
1 

 

 

10. NOUVELLE JÉRUSALEM 
 

Le ciel descend sur terre 

Tant que Dieu est au ciel et que l'humanité est sur Terre, il manque 

quelque chose – une discorde que Jésus est venu corriger. Apocalypse 

21:1-3 révèle qu'un changement radical aura lieu. Jean a vu les nouveaux 

cieux et la nouvelle terre qu'Isaïe avait prophétisés (Is 65:17-25, 66:22-

24), un renouveau de la Terre plutôt qu'une nouvelle création. Il n'y avait 

plus de mer, probablement en référence aux nations turbulentes, toujours 

en rébellion contre leur Créateur. Les nations, sous le contrôle de Satan, 

ne domineraient plus le monde. La ville sainte descendra du ciel, d'auprès 

de Dieu. Cette ville du Dieu vivant, la Jérusalem céleste (Gal 4:26, Hé 

11:10, 12:22-24, Ap 3:12), changerait de lieu. Elle entrerait, ou du moins 

chevaucherait, le monde physique. Dieu ne serait plus au ciel et 

l'humanité sur Terre ; La demeure de Dieu serait désormais parmi les 

hommes, et il demeurerait avec eux. Ils seraient son peuple, et il serait 

avec eux et leur Dieu. Une ville est composée de ses habitants, en 

l'occurrence Dieu, Jésus, des millions d'anges et les esprits des justes 

morts. La ville descendra du ciel pour se rapprocher de la terre. Ce 

changement remarquable est signalé par une voix forte venant du trône 

de Dieu, disant : « Regardez ! La demeure de Dieu est désormais parmi 

les hommes. » Cette promesse de la présence de Dieu est également vraie 

pour Israël (Lév 26:11-12, Éz 37:24-28). Dans l'Église, il n'y a ni Juif ni 

Gentil ; nous sommes tous un en Jésus-Christ. Mais dans le monde 

nouveau, Dieu aura deux peuples : l'Église vivant dans la Nouvelle 

Jérusalem et un Israël nouvellement converti vivant sur la Terre promise. 

Le paradis sera reconquis pour les habitants de la Nouvelle Jérusalem. Il 

n'y aura plus ni mort, ni pleurs, ni douleur. L'ancien ordre des choses aura 

disparu. Le peuple de Dieu est composé de ceux qui se sont réconciliés 

avec lui par la foi en Christ et en son sang rédempteur. Après leur 

résurrection au retour de Jésus, ils gouverneront la Terre depuis la 

 Traduit de Anglais vers Français - www.onlinedoctranslator.com 

https://www.onlinedoctranslator.com/fr/?utm_source=onlinedoctranslator&utm_medium=docx&utm_campaign=attribution
https://www.onlinedoctranslator.com/fr/?utm_source=onlinedoctranslator&utm_medium=docx&utm_campaign=attribution


2 

 

Nouvelle Jérusalem, leur demeure céleste. Ils serviront Dieu, verront sa 

face, et son nom sera inscrit sur leur front. 

L'image du Nouveau Testament 

L'ancienne alliance était entre Dieu et Israël ; elle concernait les Juifs, les 

descendants d'Abraham par Isaac et Jacob, leur terre promise, Israël, et 

leur capitale, Jérusalem. Paul a affirmé que les dons de Dieu et son appel 

sont irrévocables (Romains 11:28), et comme le précisent les prophètes, 

Dieu a un plan pour l'avenir de son peuple élu, de sa terre et de Jérusalem, 

la ville sainte éternelle. Il est demandé à ceux qui invoquent le Seigneur 

de ne se donner aucun repos et de ne laisser aucun répit à Dieu jusqu'à ce 

qu'il rétablisse Jérusalem et la fasse glorifier par le monde (Ésaïe 62:6-7). 

L'espérance d'Israël et de Jérusalem, et même de l'Église et de la Nouvelle 

Jérusalem, est liée à leur espérance du retour du Messie qui gouvernera 

le monde depuis Jérusalem. Les plans de Dieu pour Israël se situent dans 

le monde physique ; ceux pour l'Église se situent dans le monde céleste. 

Le Nouveau Testament traite de la nouvelle alliance entre Dieu et les 

rachetés de toutes les nations, de l'Église que Jésus a promis de bâtir, de 

la communauté mondiale des chrétiens. Il existe de nombreuses églises 

et confessions, et des millions de fidèles, mais seul le Seigneur connaît 

ceux qui lui appartiennent ; leurs noms sont inscrits dans le livre de vie 

de l'Agneau. Jésus a donné à ses disciples le droit d'être appelés enfants 

de Dieu, et la création attend avec impatience leur révélation. Ils sont 

décrits comme les justes, les élus et les serviteurs de Dieu. Le Messie juif 

est aussi le Seigneur et le Sauveur de l'Église, mais les prophètes n'ont 

pas parlé de l'Église ; c'était un mystère non révélé pour eux. Ils n'ont pas 

non plus mentionné le « royaume de Dieu », mais ce sujet est devenu un 

sujet brûlant pendant la période intertestamentaire et était le sujet favori 

de Jésus. Jésus n'a pas beaucoup parlé de l'avenir des Juifs, car il avait 

déjà été révélé par les prophètes de l'Ancien Testament. Son ministère 

était orienté vers Israël, mais son enseignement s'adressait à ses disciples, 

à la nouvelle communauté qu'il construisait, l'Église. En même temps, 

son message et son ministère constituaient l'accomplissement de la 

prophétie juive. Il était le Messie promis et il a beaucoup enseigné sur la 

royauté : son rôle de roi, celui de ses disciples en tant que monarchie et 

leur règne millénaire sur la Terre. Le royaume de Dieu repose sur 



3 

 

l'autorité du Messie, celle de sa monarchie, l'Église, et son futur règne sur 

la Terre depuis sa capitale, Jérusalem. 

Une Jérusalem nouvelle et différente est décrite à plusieurs reprises dans 

le Nouveau Testament. Cette ville n'est pas la demeure d'Israël, mais celle 

de l'autre peuple de Dieu, l'Église. La Nouvelle Jérusalem descend du 

ciel, d'auprès de Dieu, et est décrite symboliquement par l'apôtre Jean (Ap 

21:2-22:5). Paul la désigne comme la Jérusalem d'en haut (Gal 4:26) et, 

dans l'épître aux Hébreux, comme la Jérusalem céleste (Hé 11:10, 12:22-

24). Cette cité céleste a beaucoup en commun avec la Jérusalem terrestre 

dont les prophètes de l'Ancien Testament parlent tant. Isaïe y fait 

référence dans plusieurs passages (Is 4:5-6, 25:6-10, 60:1-3), elle se situe 

au-dessus de la ville qui est son pendant terrestre. 

Durant le millénaire, Jérusalem sera une ville jumelle, existant à la fois 

dans les royaumes terrestre et céleste. Elles se chevauchent et sont 

intimement liées. La ville terrestre est la capitale d'Israël, le peuple de 

Dieu sur Terre, où les nations viennent adorer le Seigneur dans son 

temple. La ville céleste, la Nouvelle Jérusalem, abrite les ressuscités. Le 

trône éternel de Dieu et du Messie se trouve dans la Nouvelle Jérusalem 

(Ap 22:3), mais comme le Messie l'a dit à Ézéchiel, le temple sur le mont 

Sion est son trône et le lieu où il vivrait parmi Israël. Il n'est fait aucune 

mention d'un palais. 

L'enseignement de Jésus sur l'avenir de Jérusalem 

Jésus ne parlait pas de la Nouvelle Jérusalem ni de la future Jérusalem 

terrestre en tant que telle. Lorsqu'il parlait de la future demeure des justes, 

il parlait généralement du royaume de Dieu plutôt que de Jérusalem. Ses 

disciples savaient que le trône du Messie et le siège de son royaume 

seraient à Jérusalem. 

Je vous le dis en vérité, au renouvellement de toutes choses, lorsque 

le Fils de l'homme sera assis sur son trône de gloire, vous qui m'avez 

suivi, vous serez aussi assis sur douze trônes, et vous jugerez les 

douze tribus d'Israël.(Mt 19,28). 



4 

 

Alors le Roi dira à ceux qui seront à sa droite : Vous que mon Père 

a bénis, venez, et prenez possession du royaume qui vous a été 

préparé depuis la fondation du monde (Mt 11,12).25:34). 

Jésus a dit que la maison de son Père avait de nombreuses demeures et 

qu'il allait leur préparer une place (Jn 14:2). Il est significatif qu'il n'ait 

pas mentionné le ciel. Il a dit qu'il reviendrait et les prendrait avec lui 

pour qu'ils soient là où il était. Il faisait référence à la ville sainte, la 

Nouvelle Jérusalem, que Jean avait vue en vision (Ap 21-22). À son 

retour, Jésus ramènera avec lui les âmes des justes morts. Elles seront 

réunies à leurs corps ressuscités, et les saints vivants seront enlevés et 

transformés, et ils rencontreront tous le Seigneur dans les airs. Dès lors, 

ils seront avec le Seigneur. 

Jésus a prié le Père pour sa communauté (Jn 17). Il voulait qu'ils soient 

unis à lui et au Père afin que le monde croie que le Père l'a envoyé. Il a 

même donné aux saints la gloire que le Père lui avait donnée avant la 

création du monde (Jn 17,22). C'est la gloire de l'au-delà ; il veut qu'ils 

soient là où il est pour qu'ils voient sa gloire. Où les croyants verront-ils 

la gloire de Jésus, partageront-ils sa gloire et seront-ils un avec lui et le 

Père, afin que le monde sache que le Père l'aime, lui et ses disciples, si ce 

n'est dans la Nouvelle Jérusalem, lorsque Jésus reviendra gouverner le 

monde avec les saints ? 

Jésus ne mentionne la Nouvelle Jérusalem qu'une seule fois (Ap 3:12), 

lorsqu'il déclare qu'il fera des vainqueurs des colonnes dans le temple de 

Dieu. Il n'y a pas de temple physique dans la Nouvelle Jérusalem ; 

l'immense cité tout entière est un temple, où Dieu demeure avec son 

peuple. David a exprimé cet espoir de demeurer éternellement dans la 

maison du Seigneur (Ps 23:6). C'est là que cela se produira. Jésus y 

inscrira le nom de Dieu, le nom de la Nouvelle Jérusalem, et son propre 

nom nouveau. L'accent est mis sur l'appartenance à Dieu et à Jésus, et sur 

l'appartenance à la communauté messianique. 

Paradis 

Jésus a dit au brigand qui avait cru en lui sur la croix qu'il serait avec lui 

au paradis ce jour-là. Il a également annoncé aux vainqueurs de l'Église 

d'Éphèse qu'il leur donnerait le droit de manger du fruit de l'arbre de vie 



5 

 

qui se trouve dans le paradis de Dieu. Les Juifs croyaient que le jardin 

d'Éden était le paradis et qu'il était toujours présent quelque part. Notre 

union avec Christ nous mènera à une communauté rachetée appelée la 

Nouvelle Jérusalem. C'est un état surnaturel qui a une certaine continuité 

avec le jardin d'Éden. L'arbre de vie qui porte des fruits chaque mois s'y 

trouve, et ses feuilles servent à la guérison des nations. Le fleuve d'eau 

vive y est également, symbolisant la vie éternelle et toutes ses 

bénédictions. Ainsi, notre future demeure peut être considérée comme 

une cité glorieuse, aussi reposante qu'un parc au bord d'une rivière. Seuls 

les ressuscités dont les noms sont inscrits dans le livre de vie de l'Agneau 

peuvent y entrer (Ap 21:27). La chair et le sang (les êtres humains 

normaux) ne peuvent hériter du royaume de Dieu, pas plus que ce qui est 

périssable ne peut hériter de ce qui est impérissable (1 Co 15:50). En 

revanche, la Jérusalem terrestre possède un temple dont les portes sont 

ouvertes en permanence, afin que les nations non régénérées puissent y 

apporter leurs richesses en offrande (Is 60:11). 

Paul oppose la Jérusalem terrestre à la Jérusalem céleste 

Dans Galates 4:21-27,Paul compare les deux fils d'Abraham, Ismaël et 

Isaac, aux deux alliances de Dieu, l'une fondée sur la loi, l'autre sur la 

promesse. Ismaël est né d'Agar (l'esclave de Sara) selon la chair 

(naturellement, dépendant d'elle-même), tandis qu'Isaac est né de Sara 

grâce à la promesse de Dieu (surnaturellement, dépendant de Dieu). Paul 

interprète cela de manière allégorique : Agar représente le mont Sinaï, où 

la loi a été donnée, et qui enfante des enfants destinés à l'esclavage, 

comme ce fut le cas pour la population actuelle de Jérusalem qui n'a pas 

reconnu Jésus comme le Messie. Isaac, en revanche, né de Sara grâce à 

une promesse, correspond à la population de la Jérusalem céleste, sauvée 

par la grâce et libre. Paul ne compare pas la Jérusalem actuelle à une 

future, mais la Jérusalem terrestre à « la Jérusalem d'en haut » (Gal 4:26), 

le lieu où se trouvent les esprits des justes morts (Hé 12:28). Il n'y a 

aucune raison de croire que cette communauté céleste, composée de Dieu, 

des anges et des esprits des justes parvenus à la perfection, n'existe pas. 

À la résurrection, cette ville entière et ses habitants descendront du ciel 

sur terre avec le Seigneur pour rencontrer les saints ressuscités dans les 

airs. C'est la Nouvelle Jérusalem (Ap 21:2). Sa description visible 



6 

 

symbolise sa gloire, sa taille, sa sécurité et ses habitants. C'est l'Éden 

restauré. 

La Jérusalem céleste, la cité du Dieu vivant 

Hébreux 12:22-24 Vous vous êtes approchés de la montagne de 

Sion, de la cité du Dieu vivant, de la Jérusalem céleste, vers les 

milliers d'anges qui sont dans l'allégresse, vers l'Église des premiers-

nés dont les noms sont écrits dans les cieux, vers Dieu, le juge de 

tous, vers les esprits des justes parvenus à la perfection, vers Jésus, 

le médiateur de la nouvelle alliance, et vers son sang répandu qui 

parle mieux que celui d'Abel. 

L'auteur de l'épître aux Hébreux nous donne beaucoup plus de détails. Il 

informe les chrétiens qu'ils sont arrivés au mont Sion, à la cité du Dieu 

vivant, la Jérusalem céleste. Cela ne signifie pas qu'il existe une cité 

physique au ciel. Le ciel n'est pas limité par le temps et l'espace et, comme 

l'a dit Einstein : « Le temps et l'espace n'existent pas en dehors de la 

matière. » Le ciel est une autre dimension, non constituée de matière. 

L'information est là, mais nous ignorons comment elle s'exprime dans le 

monde spirituel. Les habitants de la future cité sont là : d'innombrables 

anges, l'assemblée des premiers-nés inscrits au ciel (les croyants nés de 

nouveau), Dieu, le juge de tous, les esprits des justes parvenus à la 

perfection (les saints de l'Ancien Testament), Jésus et son sang répandu, 

symbole de pardon plutôt que de vengeance. Le ciel descendra sur terre, 

car Dieu et son peuple, dans le royaume céleste, interviendront et 

prendront le contrôle des affaires terrestres. Les royaumes du monde 

deviendront le royaume du Messie et de sa monarchie. La création 

originelle de Dieu, tombée en décadence, sera rachetée. La mort de Jésus 

sur la croix en est le catalyseur et sa résurrection en est les prémices. Elle 

sera suivie de la résurrection des justes, puis de la rédemption de toute la 

création durant le règne millénaire. Les nouveaux cieux et la nouvelle 

terre prophétisés par Isaïe signifient une nouvelle Terre, en pleine 

renaissance, et un nouveau ciel, dominé par la Nouvelle Jérusalem. 

Cette communauté céleste est la future Nouvelle Jérusalem qui se prépare 

pour nous, la cité où se trouvent déjà les esprits des justes parvenus à la 

perfection (Hébreux 12:22), la cité qu'Abraham attendait avec impatience 



7 

 

et où il se trouve actuellement. Lorsque nous gouvernerons le monde avec 

le Messie, vivant dans une cité glorieuse dans le ciel, le monde réalisera 

que Jésus et l'Église ont été glorifiés par des corps ressuscités et que le 

royaume du monde est désormais entre leurs mains. 

Abraham attendait avec impatience cette cité aux fondations durables, 

dont Dieu est le concepteur et le bâtisseur (Hébreux 11:10). La Genèse 

ne fait aucune mention de cet espoir, mais nous savons qu'il était un 

homme d'une foi incroyable. Il avait la promesse de la terre et la promesse 

que toutes les familles de la Terre seraient bénies « en lui ». Ces 

promesses ne pourront se réaliser que lors du millénaire, lorsqu'Israël 

s'étendra sur toute sa surface, comme promis, « depuis le torrent d'Égypte 

jusqu'au grand fleuve, l'Euphrate » (Genèse 15:18), ou comme l'a 

prophétisé Isaïe :Ce jour-là, une route reliera l'Égypte à l'Assyrie. Les 

Assyriens iront en Égypte et vice-versa. Égyptiens et Assyriens adoreront 

ensemble. Ce jour-là, Israël sera le troisième, avec l'Égypte et l'Assyrie 

(nord de l'Irak), à être une bénédiction sur la terre. Le Seigneur Tout-

Puissant les bénira en disant : Béni soit l'Égypte, mon peuple, l'Assyrie, 

ouvrage de mes mains, et Israël, mon héritage.(Isaïe 19:23-25). L’Israël 

millénaire sera constitué des terres actuellement occupées par l’Égypte, 

Israël, la Jordanie, le Liban, la Syrie et l’Irak. 

Les fidèles désirent une patrie meilleure, c'est-à-dire céleste (Hébreux 

11:16). L'auteur affirme que les croyants recevront un royaume 

inébranlable (Hébreux 12:28). Ils n'ont pas de cité durable ici-bas, mais 

recherchent la cité à venir (Hébreux 13:14). L'héritage de l'Église est la 

Nouvelle Jérusalem céleste, par opposition à la cité terrestre qui sera la 

capitale d'Israël et du monde entier sous le Messie. 

La Nouvelle Jérusalem telle que décrite par Jean 

Apocalypse 21:1-5 Puis je vis un nouveau ciel et une nouvelle terre, 

car le premier ciel et la première terre avaient disparu, et la mer 

n'était plus. Je vis la Cité sainte, la nouvelle Jérusalem, qui 

descendait du ciel, d'auprès de Dieu, préparée comme une épouse 

parée pour son époux. Et j'entendis une voix forte venant du trône 

qui disait : Voici que la demeure de Dieu est maintenant parmi les 

hommes, et il habitera avec eux. Ils seront son peuple, et Dieu lui-



8 

 

même sera avec eux et sera leur Dieu. Il essuiera toute larme de leurs 

yeux. Il n'y aura plus ni mort, ni deuil, ni cri, ni douleur, car l'ancien 

ordre des choses a disparu.Celui qui était assis sur le trône dit : Je 

fais toutes choses nouvelles ! Puis il dit : Écris ceci, car ces paroles 

sont certaines et véritables. 

Jean donne une description détaillée de la Nouvelle Jérusalem (Ap 21:2 

– 22:5). Elle est symbolique car elle se situe dans le royaume céleste, une 

dimension spatio-temporelle différente de la Terre. La destination 

immédiate de l'Église après la résurrection n'est pas le ciel, mais cette cité 

sainte qui descend du ciel. Ceux qui sortiront victorieux de la Grande 

Tribulation habiteront la cité de Dieu, la Nouvelle Jérusalem (Ap 3:12). 

Jésus a dit qu'il inscrirait le nom de la ville sur eux, en signe de leur 

résidence permanente. 

La Bible décrit toujours l'homme vivant sur une terre rachetée, et non au 

ciel. Le nouveau ciel et la nouvelle terre doivent donc être interprétés 

comme renouvelés, comme l'avait imaginé Isaïe (Is 65:17-25). Dieu a dit 

qu'il renouvellerait toute chose, par opposition à l'ancien. Jean a dit qu'il 

n'y avait plus de mer. Cela peut paraître contradictoire, puisque les 

prophètes ont annoncé que l'eau coulerait du temple de Jérusalem vers la 

Méditerranée et la mer Morte (Éz 47:8, Za 14:8). Jean a également vu une 

bête surgir de la mer (Ap 13:1), la mer symbolisant les nations rebelles. 

La mer a souvent ce sens métaphorique dans les Écritures, et c'est celui-

ci. Jésus gouvernera les nations avec un sceptre de fer ; il n'y aura pas de 

guerres pendant son règne ; la paix remplacera les turbulences 

précédentes. 

La communauté de la Nouvelle Jérusalem est composée de Dieu, de 

Jésus, des anges et des rachetés : des saints de toutes les époques. Les 

rachetés sont là, avec leurs corps ressuscités, en tant qu’enfants de Dieu. 

Il n’y a plus ni mort, ni pleurs, ni douleur, car les saints sont désormais 

glorifiés. Ils sont immortels et règnent avec le Christ pour toujours. 

La Nouvelle Jérusalem est appelée cité céleste parce que son origine est 

céleste et qu'elle est céleste par nature ; elle existe dans une dimension 

différente de l'ordre créé. Cependant, le fait qu'elle descende du ciel 

signifie que nous ne devons pas l'envisager comme étant au ciel. La cité 

sainte est notre destination future, et la Terre, notre lieu de ministère. Dieu 



9 

 

le Fils est le créateur de l'univers physique et son soutien. Il est le sauveur 

du monde et son héritier. Le monde et l'univers physique tout entier sont 

le projet du Fils, avec le Père en arrière-plan comme souverain sur tout. 

Jean dit que la demeure de Dieu sera avec l'homme ; non pas que la 

demeure de l'homme sera avec Dieu. C'est Dieu qui quittera sa demeure 

traditionnelle au ciel pour descendre sur terre. Les platoniciens et leurs 

disciples, les amillénaristes, n'aiment pas cette idée, car ils considèrent le 

monde comme corrompu et non comme un endroit approprié pour que 

Dieu vive, mais Dieu prévoit de montrer au monde et aux principautés et 

puissances du royaume céleste que par sa sagesse multiple, il a gagné la 

bataille contre le mal en sauvant l'Église, une communauté véritablement 

représentative de toute l'humanité, et leur a donné le privilège de 

gouverner le monde avec le Messie pendant une ère pacifique et juste. 

Les détails de leur existence ne sont pas expliqués : qu’il s’agisse de la 

vie dans la ville sainte ou du ministère sur terre. Mais nous savons qu’ils 

auront des corps surnaturels de résurrection qui leur permettront de passer 

d’une dimension à l’autre, et qu’ils ne connaîtront plus la maladie, le 

vieillissement, la mort, la douleur ni les larmes. Dieu sera leur Dieu et ils 

seront ses enfants : princes et princesses. La ville sera glorieuse et n’aura 

besoin ni du soleil ni de la lune ; elle sera complètement autosuffisante. 

Les nations de la Terre marcheront à sa lumière et apporteront leurs 

trésors à son homologue terrestre, sur laquelle brillera la Jérusalem 

céleste. Le livre de l’Apocalypse ne s’intéresse pas tant à la ville terrestre, 

car il est écrit aux Églises et c’est la ville céleste qui sera leur future 

demeure. Mais les prophètes de l’Ancien Testament ont écrit leurs 

prophéties pour Israël, et leurs prophéties concernent la future Jérusalem 

terrestre et le temple qui y sera construit, où le Messie sera adoré. Son 

règne sur la terre sera caractérisé par la paix, la justice et une 

connaissance universelle du Seigneur. Les prophètes ont parlé de l'avenir 

d'Israël et ignoraient pour la plupart l'existence de l'Église, dont Paul 

disait qu'elle était un mystère pour les générations précédentes (Éphésiens 

3:6). 

La description de la ville sainte est une représentation symbolique de 

notre état éternel glorifié, qui commence à la résurrection. Elle sera notre 

demeure pendant le millénaire et pour l'éternité.Que nous enseigne donc 

ce symbolisme ? Son éclat est tel un joyau rare reflétant la gloire de Dieu. 



10 

 

Les rues sont d'or et les fondations ornées de toutes sortes de joyaux. 

Comparez cela à nos chemins de terre et à nos bâtiments en pierre ou en 

brique. La haute muraille, avec des anges debout aux portes, symbolise 

la sécurité de la ville. Les douze portes inscrites aux noms des douze 

tribus d'Israël et les fondations portant les noms des douze apôtres 

symbolisent l'unité du peuple de Dieu de l'Ancien et du Nouveau 

Testament, car ils constituent la population de la ville. La ville est un 

cube, dont la longueur, la largeur et la hauteur sont égales et mesurent 

chacune douze mille stades. Ce nombre est symbolique (12 x 1000), 12 

étant le nombre du peuple de Dieu et 1000, indiquant l'achèvement. Les 

murs mesurent 144 coudées (12 x 12), soit environ soixante-cinq mètres. 

Nous ignorons ce que pourrait signifier un cube d'environ 2 200 

kilomètres cubes dans le royaume céleste ; la ville sainte est hors de ce 

monde ! 

La ville sainte descend du ciel, préparée par Dieu comme une épouse pour 

son époux (Ap 21:2). Le retour de Jésus est le catalyseur de la descente, 

lorsque les esprits des justes seront incarnés. Ils ne seront plus des esprits 

incorporels, mais des corps immortels et surnaturels leur seront donnés. 

La résurrection est illustrée par le retour du Messie avec puissance et 

gloire, envoyant ses anges aux extrémités de la terre pour rassembler les 

élus. Mais les esprits des morts sont dans la ville sainte, et non dans leurs 

tombeaux, et Jésus les emmènera avec lui. Après leur incarnation, ils 

rencontreront le Seigneur dans les airs, en un clin d'œil. Au même instant, 

les saints vivants seront enlevés et transformés. 

Jean fut transporté par l'Esprit sur une grande et haute montagne et il vit 

la ville sainte descendre du ciel d'auprès de Dieu, ayant la gloire de Dieu 

(Ap 21:10-11a). Dans une vision, Ézéchiel vit la gloire du Dieu d'Israël 

venir de l'Orient, et le bruit de son arrivée était comme le bruit des grandes 

eaux, et la terre resplendit de sa gloire (Ézéchiel 43:2). N'est-ce pas le 

même événement : le retour de Jésus-Christ ? 

Apocalypse 21:1 – 22:5 est souvent interprété comme suivant le 

Jugement dernier, ce qui est une erreur. Les visions de Jean ne sont pas 

toujours chronologiques. Les descriptions des jugements sur le monde, 

telles que représentées par les sceaux, les trompettes et les coupes de 

colère, se terminent toutes avec la venue du Messie. Le chapitre 12 nous 

ramène à la naissance du Christ. La description de la Nouvelle Jérusalem 



11 

 

(Apocalypse 21:2–22:5) est laissée à juste titre pour la fin, car elle décrit 

l'état éternel des rachetés. Il n'y a qu'un seul verset dans l'Apocalypse qui 

parle d'un nouveau ciel et d'une nouvelle terre (21:1) et il ne s'agit pas de 

la création d'une nouvelle planète pour remplacer la planète Terre qui a 

disparu en 20:11, mais d'une description du millénium en un seul verset. 

La Bible ne dit rien d'une nouvelle création. La prophétie originelle d'un 

nouveau ciel et d'une nouvelle terre (Isaïe 65:17-25) faisait référence à 

une Terre régénérée ou recréée, et non à une nouvelle création. La 

nouvelle Terre que Dieu créera durera mille ans, période durant laquelle 

toute l'humanité se rendra à Jérusalem pour l'adorer (Isaïe 66:22-24). 

C'est le millénaire qui sera suivi du Jugement dernier. 

Lorsque les saints ressusciteront, ils rencontreront le Seigneur dans les 

airs et régneront avec lui pendant le règne messianique (Ap 20:4). Les 

âmes des croyants décédés sont avec le Seigneur dans la Jérusalem céleste 

depuis leur mort, mais tout le peuple de Dieu le rencontrera dans les airs 

dans son corps ressuscité. Paul a dit que lorsque le Seigneur Jésus sera 

révélé du ciel dans une flamme de feu avec ses anges puissants, il viendra 

pour être glorifié par ses saints et admiré par tous ceux qui croient (2 Th 

1:7, 10). 

Jean vit la ville sainte descendre du ciel, préparée comme une épouse 

parée pour son époux (Ap 21:2). La communauté des sauvés qui sont au 

ciel descendra sur terre avec le Messie et recevra en chemin leurs corps 

ressuscités. Ils rejoindront les saints vivants qui seront recueillis par les 

anges. C'est la descente de la Nouvelle Jérusalem du ciel sur terre que 

Jean vit. La ville est composée de ses habitants : les rachetés, les anges et 

Dieu lui-même. Désormais, la demeure de Dieu sera parmi les humains. 

Il établira sa demeure parmi eux et ils seront son peuple (Ap 21:3). Les 

dimensions de la ville sont suffisamment vastes pour couvrir la majeure 

partie du Moyen-Orient, et pas seulement le mont Sion.Il ne sera visible 

que sous forme de nuage pendant la journée et de feu la nuit, mais il sera 

si brillant que la terre en dessousElle n'a plus besoin de la lumière du 

soleil ni de la lune. La gloire du Seigneur, dont le trône est dans la ville, 

lui donnera une lumière visible au-dessus de la Jérusalem terrestre (Is 4.5 

; 60.1-3). 



12 

 

À la fin du millénaire, le Messie remet sa royauté terrestre à Dieu le Père. 

Les saints continueront de régner avec Dieu le Père et Dieu le Fils 

éternellement, et c'est à peu près tout ce que nous savons de l'éternité. 

Il n'y a guère d'alternative à l'interprétation donnée ci-dessus. Si les saints 

ressuscités n'entrent pas immédiatement dans leur demeure éternelle, la 

Nouvelle Jérusalem, au début du millénaire, où iront-ils ? Aucun passage 

des Écritures n'indique que les ressuscités iront au ciel, et aucun verset ne 

parle de leur vie sur terre parmi les nations non régénérées. 

 

La ville sainte, la Jérusalem céleste, est éternelle car elle est la demeure 

de Dieu. Il est certainement préférable d'imaginer Dieu comme habitant 

une ville plutôt que assis sur un nuage. Les croyants sont déjà entrés dans 

la cité du Dieu vivant. Ils sont entrés dans un royaume spirituel, auprès 

d'innombrables anges joyeusement rassemblés, auprès de la communauté 

des premiers-nés inscrits au ciel dans le Livre de Vie de l'Agneau, auprès 

de Dieu, le juge de tous, auprès des esprits des justes parvenus à la 

perfection, auprès de Jésus, le médiateur d'une nouvelle alliance, et de 

son sang aspergé (Hébreux 12:22-24). Nous y sommes entrés, mais nous 

n'y sommes pas encore. Paul dit : « Nous avons dans le ciel un édifice qui 

est l'ouvrage de Dieu, une demeure éternelle, qui n'a pas été construite de 

main d'homme » (2 Corinthiens 5:1). Lorsque nous y entrerons, nous ne 

serons pas des esprits sans abri. Puisque les esprits des justes y sont, il 

semble probable que cette cité sainte dans le royaume spirituel soit notre 

destination à notre mort, ce que l'on appelle l'état intermédiaire. Abraham, 

Isaac et Jacob sont là. Le pauvre homme porté dans le sein d'Abraham est 

là. Cette ville est la demeure des rachetés, mais elle n'est pas physique ; 

elle ne fait pas partie de cette création. 

À la résurrection, la ville sainte descend du ciel, d'auprès de Dieu, et les 

âmes sans corps des justes sont revêtues d'immortalité. Autrement dit, 

Dieu ramènera avec Jésus ceux qui se sont endormis en lui, et les morts 

en Christ ressusciteront (1 Thessaloniciens 4:14-16). Malgré le 

déplacement monumental de la ville sainte du ciel vers la terre, le soleil 

et la lune n'y existeront plus ; leur lumière sera éclipsée par la gloire de 

Dieu. Il n'y aura pas de nuit, et rien de maudit ou d'impur n'entrera dans 

la ville, car le trône de Dieu et de l'Agneau s'y trouve. Dieu est partout, 



13 

 

mais c'est ici sa demeure avec ses rachetés. Ils verront sa face. Dieu a dit 

à Moïse que l'homme mortel ne le verrait pas et ne vivrait pas, mais Jésus 

a dit que les cœurs purs verraient Dieu. Dans cette dimension spirituelle, 

les saints seront comme Dieu et le verront. 

Cette cité qui descend est préparée comme une épouse pour son époux 

(Ap 21:2). Le catalyseur de cette descente est l'incarnation des esprits des 

justes : ils ne seront plus des esprits incorporels, mais unis à des corps 

immortels et surnaturels. Dans Matthieu 24:30-31, la résurrection est 

décrite comme le retour du Messie avec puissance et grande gloire, 

envoyant ses anges aux extrémités de la terre pour rassembler les élus. En 

réalité, les esprits des morts sont dans la ville sainte, et non dans leurs 

tombeaux, et ils rencontreront le Seigneur dans les airs et s'incarneront 

simultanément en un clin d'œil. Puis les vivants seront rassemblés et 

transformés. Tous descendront avec le Messie à Jérusalem, accompagnés 

des anges. C'est la seconde venue. 

Le Seigneur descendra du ciel avec un cri de commandement, une voix 

d'archange et le son de la trompette divine. Les morts en Christ 

ressusciteront d'abord, puis nous les vivants, nous rencontrerons le 

Seigneur dans les airs et nous serons toujours avec lui (1 Thessaloniciens 

4:17). Comparer : Jean fut transporté en Esprit sur une grande et haute 

montagne, et il vit la ville sainte descendre du ciel d'auprès de Dieu, ayant 

la gloire de Dieu (Ap 21:10-11a). Comparer : La gloire du Dieu d'Israël 

venait de l'orient, et le bruit de son avènement était comme le bruit de 

grandes eaux, et la terre resplendissait de sa gloire (Ézéchiel 43:2). 

C'est le retour de Jésus-Christ ! La ville sainte est la Nouvelle Jérusalem, 

différente de la Jérusalem terrestre, capitale de la nation d'Israël. Seuls les 

ressuscités dont les noms sont inscrits dans le Livre de Vie de l'Agneau 

peuvent entrer dans la Nouvelle Jérusalem. La Jérusalem terrestre 

possède un temple et ses portes sont ouvertes en permanence, afin que les 

gens puissent y apporter les richesses des nations (Ésaïe 60:11). 

Lors du jugement du grand trône blanc, la terre et le ciel fuient la présence 

de Dieu et il ne leur est plus trouvé de place (Ap 20:11). La mort et 

l'Hadès sont jetés en enfer, où la bête, le faux prophète et le diable ont été 

jetés, ainsi que ceux dont les noms ne figurent pas dans le Livre de Vie 

de l'Agneau. La mort et l'Hadès sont anéantis, tandis que le diable, 



14 

 

l'Antéchrist et son faux prophète sont tourmentés à jamais. Dans 

l'Évangile selon Matthieu, Jésus décrit l'enfer à six reprises comme un 

lieu de pleurs et de grincements de dents pour les méchants. 

Après le jour du jugement qui suit le millénium, nous entrons dans 

l'éternité. La Bible ne nous dit rien de l'état éternel, si ce n'est ce qu'elle 

nous dit de la Nouvelle Jérusalem, l'état éternel des rachetés. Apocalypse 

21-22 est souvent interprété comme suivant le Jugement dernier, mais les 

visions de Jean ne sont pas toujours chronologiques. Les descriptions des 

jugements sur le monde, illustrées par les sceaux, les trompettes et les 

coupes de colère, se terminent toutes par la venue du Messie. Le chapitre 

12 nous ramène à la naissance du Christ, et les chapitres décrivant les 

événements célestes (4, 5) sont intemporels. La description de la 

Nouvelle Jérusalem (21:2 – 22:5) est judicieusement laissée pour la fin, 

car elle décrit l'état éternel. Apocalypse 21:1 fait référence au nouveau 

ciel et à la nouvelle terre prophétisés par Isaïe, le millénium. C'est une 

erreur d'interpréter cela comme la création d'une nouvelle planète pour 

remplacer la Terre, disparue dans Apocalypse 20:11. La prophétie d’Isaïe 

(Is 65:17-25) fait référence à une Terre régénérée ou recréée où toute 

l’humanité ira adorer (Is 66:22-24) ; ce n’est pas une nouvelle création. 

On peut se demander comment l'humanité entière ira adorer le Seigneur. 

Le Messie sera-t-il physiquement présent sur terre, ou les nations 

viendront-elles l'adorer dans son temple à Jérusalem, où sa gloire est 

présente ? L'attente juive a toujours été d'avoir un Messie physiquement 

présent, et lorsque Jésus a annoncé à ses disciples qu'au renouvellement 

de toutes choses, il siégerait sur son trône glorieux, ils se sont attendus à 

le voir ici sur terre. Zacharie a dit que ses pieds se poseraient sur le mont 

des Oliviers, ce qui implique une apparition physique à sa venue, mais on 

ne nous dit pas ce qui se passera ensuite. On y trouve seulement la 

déclaration qu'il serait Roi de toute la terre et que les survivants 

viendraient l'adorer année après année (Zacharie 14:9, 16). 

Les doux hériteront de la terre, a dit Jésus, une affirmation qui ne doit pas 

être spiritualisée, comme le font certains commentateurs lorsqu'ils parlent 

du règne du Messie et de celui de ses saints. Les saints posséderont la 

terre, mais évidemment pas encore ; le Messie et les saints ne sont encore 

que des héritiers. Paul corrigea les croyants corinthiens qui pensaient déjà 

régner (1 Co 4,8). Lors de la Dernière Cène, Jésus a conféré à ses disciples 



15 

 

un royaume, tout comme son Père le lui avait conféré, afin qu'ils puissent 

manger et boire à sa table dans son royaume et s'asseoir sur des trônes, 

jugeant les douze tribus d'Israël (Lc 22,29-30). Cela suggère un banquet 

au palais du roi. Néanmoins, un mystère plane sur le règne futur du 

Christ ; nous n'avons pas d'image claire de la manière dont lui ou nous 

gouvernerons le monde pendant les « mille ans » mentionnés par Jean à 

six reprises. Nous savons ce que le Christ accomplira et que les saints 

régneront avec lui. Comme le Messie et les saints vivront dans la 

Nouvelle Jérusalem pendant cette période, nous devons conclure qu’ils 

gouverneront la Terre depuis leur demeure céleste, fréquentant le 

royaume terrestre dans leurs corps de résurrection comme Jésus l’a fait 

après sa résurrection. 

Lorsque les saints ressuscitent, ils rencontrent le Seigneur dans les airs et 

sont pour toujours avec lui alors qu'il inaugure son règne millénaire. Les 

âmes des croyants morts sont allées rejoindre le Seigneur dans la 

Jérusalem céleste et, maintenant, dans des corps ressuscités, elles sont 

avec lui dans la Nouvelle Jérusalem. Paul a dit que lorsque le Seigneur 

Jésus sera révélé du ciel dans un feu ardent avec ses anges puissants, il 

viendra pour être glorifié par ses saints et admiré par tous ceux qui croient 

(2 Thessaloniciens 1:7, 10). Où ailleurs que dans la Nouvelle Jérusalem ? 

Jean a vu la ville sainte descendre du ciel, préparée comme une épouse 

magnifiquement parée pour son époux (Ap 21:2). Cette communauté des 

sauvés descendra sur terre avec le Messie et recevra ses corps ressuscités 

en chemin. Ils seront rejoints par les saints vivants, enlevés de la terre et 

transformés. C'est la descente de la Nouvelle Jérusalem du ciel sur terre 

que Jean a vue. Une ville est composée de ses habitants, en l'occurrence 

les rachetés, les anges et Dieu lui-même. Désormais, la demeure de Dieu 

est parmi les hommes. Il établira sa demeure parmi eux, et ils seront son 

peuple (Ap 21:3). 

Les dimensions de la ville sont de 12 000 stades cubes, soit environ 2 200 

kilomètres cubes. La ville se trouve dans le royaume céleste ; ces 

dimensions symbolisent donc simplement son immensité, douze étant le 

nombre qui symbolise le peuple de Dieu. Cette ville n'a pas besoin de la 

lumière du soleil, car la gloire de Dieu l'illumine (Ap 22:5). Sa proximité 

avec la Jérusalem terrestre signifie qu'elle n'a pas besoin non plus de la 

lumière du soleil ni de la lune, car le Seigneur se lève sur Jérusalem et sa 



16 

 

gloire apparaît sur le mont Sion. Les nations verront la gloire de Dieu de 

loin (Is 60:2-3) ; elle leur sera visible comme un nuage de fumée le jour 

et comme une flamme de feu la nuit (Is 4:5). Elle est aussi une ombre et 

un refuge pour le peuple de Dieu, et une manifestation de la présence 

divine. 

Abraham attendait avec impatience la cité aux fondements solides, dont 

Dieu est le concepteur et le bâtisseur (Hébreux 11:10). Aucun récit ni 

tradition ne relate cette espérance dans l'Ancien Testament, mais nous 

savons qu'il était un homme d'une foi incroyable. Il avait la promesse de 

la terre et la promesse que toutes les familles de la terre seraient bénies 

en lui. Ces promesses s'accompliront au cours du Millénium. Israël sera 

étendu jusqu'à ses frontières, comme promis, et les saints de toutes les 

nations seront glorifiés et gouverneront le monde en union avec le 

Messie, Jésus, descendant d'Abraham (Mt 1:1). La cité qu'Abraham 

désirait tant était céleste (Hébreux 11:16), décrite plus en détail dans 

Hébreux 12:22:24 et ce que Jean appelle la Nouvelle Jérusalem qui 

descend du ciel d'auprès de Dieu. 

La Ville Sainte est une représentation symbolique de notre état éternel 

glorifié, qui commence à la résurrection. Elle sera notre demeure pendant 

le millénaire et pour l'éternité.La descente de la Nouvelle Jérusalem que 

Jean a vue (Ap 21:10-11, 24) suggère que cette ville d’un autre monde 

sera visible comme une lumière brillante au-dessus de la Jérusalem 

terrestre.Elle brillera de la gloire de Dieu et les nations viendront à sa 

lumière.et les rois à l'éclat de son aurore (Isaïe 60:3). Bien que la 

description de la ville soit symbolique, sa chute est un événement 

historique. Isaïe a annoncé que le Seigneur créerait sur tout le site du mont 

Sion, y compris ceux qui s'y rassemblent, une nuée le jour, de la fumée et 

la lueur d'un feu flamboyant la nuit (Isaïe 4:5). Jean la vit resplendir de la 

gloire de Dieu (Ap 21:11). Isaïe adresse les paroles suivantes à la 

Jérusalem millénaire : 

Lève-toi, brille, car ta lumière est venue, 

la gloire du Seigneur s'est levée sur toi. 

Car voici, les ténèbres couvriront la terre, 

et d'épaisses ténèbres sur les peuples, 

mais le Seigneur se lèvera sur toi 

et sa gloire sera vue sur toi. 



17 

 

Et les nations viendront à ta lumière, 

et les rois à la clarté de ton aube. 

Cette description doit être prise au sens littéral. Lorsque les Israélites 

erraient dans le désert, le Seigneur marchait devant eux, le jour dans une 

colonne de nuée pour les guider, et la nuit dans une colonne de feu pour 

les éclairer (Ex 13:21). Lorsqu'il descendit sur le Sinaï, la montagne était 

entièrement enveloppée de fumée, car il y était descendu dans le feu (Ex 

19:18). Ces manifestations de la gloire du Seigneur se produisirent 

physiquement, et une autre est prophétisée pour la Jérusalem millénaire. 

La lumière qui brillera de la Nouvelle Jérusalem lorsque le Messie 

régnera sur le mont Sion et à Jérusalem couvrira la lune de confusion et 

le soleil de honte. Autrement dit, sa gloire sera plus éclatante que celle du 

soleil ou de la lune (Is 24:23). Les nations seront attirées par la lumière 

de Jérusalem, et leurs rois incrédules viendront servir ses habitants. Ils 

apporteront leurs richesses, et s'ils ne servent pas, ils périront. Les 

oppresseurs traditionnels d'Israël se soumettront à eux. Le Messie les 

gouvernera avec une verge de fer, et ils seront contraints de reconnaître 

que Jérusalem est la ville du Dieu d'Israël (Is 60:3, 14). 

Jean a vu la Ville Sainte préparée comme une épouse magnifiquement 

parée pour son époux (Ap 21:2, 9-10). Les élus sont appelés l'épouse de 

l'Agneau (Ap 19:7, 21:9), mais l'accent est mis sur Dieu lui-même, qui 

vivra avec eux (Ap 21:3). Ils seront son peuple et il sera leur Dieu. Le 

trône de Dieu sera dans la Jérusalem céleste qui fusionnera avec la 

Jérusalem terrestre. Elles se chevaucheront, chacune dans son propre 

royaume. 

Un milliard de personnes pourraient-elles vivre dans un cube comme 

celui-là ? Comment pourrions-nous servir notre Dieu et gouverner le 

monde si nous sommes tous concentrés dans une seule ville ? La 

description de la Nouvelle Jérusalem est symbolique ; les détails ne sont 

pas révélés. Mais ce qui est sûr, c'est que nous régnerons avec le Messie 

sur son trône (Ap 3:21) et que nous régnerons sur la terre (5:10) pendant 

mille ans (20:4). 

Le Messie gouvernera le monde depuis son temple, la Jérusalem terrestre. 

Capitale de son empire, elle sera glorieuse et aura besoin des ressources 

du monde. Des peuples de toutes les nations s'y rendront pour l'adorer, et 



18 

 

leurs dirigeants apporteront leurs richesses pour embellir son temple 

(Isaïe 60:7,13, Aggée 2:7-9, Apoc. 21:24). 

La cérémonie de mariage, unissant formellement le Messie et son épouse, 

aura lieu dans la Nouvelle Jérusalem. Il s'agira du couronnement du roi 

et de son épouse, inaugurant ainsi le royaume messianique (Isaïe 62:1-7, 

Zacharie 14:5c, 9). C'est là, dans le New Jersey, que le Messie trônera 

(Ap 22:3), et c'est là que l'Église se reposera, festoiera et régnera avec son 

Seigneur. 

La Nouvelle Jérusalem est mentionnée pour la première fois dans 

Apocalypse 3:12, où Jésus déclare qu'il fera des vainqueurs des colonnes 

dans le temple de Dieu. Il y inscrira le nom de Dieu, celui de la Nouvelle 

Jérusalem et son propre nom nouveau. L'accent est mis sur l'appartenance 

à Dieu et à Jésus, ainsi que sur l'appartenance à la communauté 

messianique. 

Dans Apocalypse 19, les anciens et les êtres vivants adorent Dieu et crient 

« Alléluia ! » car le Seigneur leur Dieu règne. Puis ils déclarent que les 

noces de l'Agneau sont venues et que son épouse s'est préparée. 

L'heureuse épouse, vêtue de fin lin blanc, n'est autre que l'Église : les 

saints de l'Ancien et du Nouveau Testament. 

Paul fait allusion à ce mariage en exhortant les maris à aimer leurs 

femmes comme le Messie a aimé l'Église et s'est livré pour elle 

(Éphésiens 5:25-27). Il parle du mariage comme d'une union : un homme 

quitte son père et sa mère et s'unit à sa femme, et les deux ne font plus 

qu'une seule chair. C'est un grand mystère, car le mariage symbolise 

l'union entre le Messie et l'Église (Éphésiens 5:31-32). Les deux ne font 

plus qu'un. Nous sommes membres de son corps. La nouvelle Jérusalem 

n'est pas décrite comme une ville de bâtiments ; c'est une communauté de 

personnes unies à Dieu. Cette communauté est représentée par les noms 

des douze tribus d'Israël et des douze apôtres, indiquant qu'elle est 

composée de croyants d'Israël et de toutes les nations. En tant qu'habitants 

de la Nouvelle Jérusalem, nous vivons en harmonie avec le Christ, 

comme un couple marié parfait. 

Lorsque Jean eut sa vision de la future Jérusalem, il vit la Nouvelle 

Jérusalem glorifiée, mais aussi sa relation avec les nations (Ap 21:24-25, 

22:2) et la capitale terrestre d'Israël, que les prophètes de l'Ancien 



19 

 

Testament décrivaient comme une cité élevée, élevée sur une montagne 

dominant une vaste plaine. Jean ne fait pas de distinction entre les deux 

Jérusalem, il les considère comme une seule, mais la différence est 

évidente. Le verset 24 dit que les rois de la terre y apporteront leur 

splendeur, et le verset 25 que ses portes ne seront jamais fermées et que 

la gloire et l'honneur des nations y seront introduits. Le verset 27 précise 

ensuite que rien d'impur n'y entrera, ni personne qui se livre à l'infamie 

ou à la tromperie, mais seulement ceux dont le nom est inscrit dans le 

livre de vie de l'Agneau. Le verset 27 concerne la Nouvelle Jérusalem. 

Les nations dont il est question sont des survivants non régénérés de la 

grande tribulation qui seront guéris de leurs animosités par la parole de 

Dieu qui sort de Sion. 

Lorsqu'Isaïe parlait des nouveaux cieux et de la nouvelle Terre, il parlait 

de planter des vignes, de construire des maisons et d'avoir des enfants. 

Filles et garçons jouaient dans les rues, et il y avait des vieillards armés 

de cannes, ce qui est très éloigné de la description de la Nouvelle 

Jérusalem, la demeure des rachetés. Ils ne se marient pas et n'ont pas 

d'enfants (Mt 22:30). La Jérusalem terrestre est habitée par le peuple élu 

de Dieu, Israël, et le monde est caractérisé par la paix, la justice et la 

connaissance du Seigneur tandis que le Messie règne. Les nations du 

monde sont les incroyants qui ont survécu à la Grande Tribulation et 

vivent désormais dans la soumission au Roi des rois. Ils apportent leurs 

ressources matérielles à Jérusalem et honorent le roi. Presque tous ces 

derniers prophètes parlent de cette Jérusalem glorifiée, avec Israël 

victorieux, et leurs anciens ennemis vivant en paix mais soumis à eux. 

Ces deux villes forment la seule Jérusalem, mais dans des dimensions 

différentes. Galates 4:25-26 parle de la Jérusalem actuelle et de la 

Jérusalem céleste, aussi appelée Jérusalem céleste (Hébreux 12:22). La 

nouvelle Jérusalem descendra du ciel et chevauchera Jérusalem dans le 

monde physique. Les saints partageront le trône davidique du Messie (Ap 

3:21) dans le monde physique, et seront les sujets du trône de Dieu dans 

le monde céleste (Ap 22:3). 

Notre union avec le Christ donne naissance à une communauté céleste 

rachetée appelée la Nouvelle Jérusalem, un état surnaturel ayant une 

certaine continuité avec le jardin d'Éden. Jésus a annoncé au brigand qui 

avait exprimé sa foi en lui sur la croix qu'il serait avec lui au paradis ce 



20 

 

jour-là. Il a également annoncé aux vainqueurs de l'Église d'Éphèse qu'il 

leur donnerait le droit de manger du fruit de l'arbre de vie qui se trouve 

dans le paradis de Dieu. Les Juifs croyaient que le jardin d'Éden était le 

paradis et qu'il était toujours présent quelque part. Le paradis de 

l'Apocalypse est la Nouvelle Jérusalem. L'arbre de vie qui porte des fruits 

chaque mois s'y trouve, et ses feuilles servent à la guérison des nations. 

Le fleuve d'eau vive symbolise la vie éternelle et toutes ses bénédictions. 

Ainsi, notre future demeure peut être considérée comme une ville 

glorieuse ou un parc paisible au bord d'une rivière (dans le royaume 

céleste). Les deux sont des représentations symboliques de la vie 

éternelle. 

Les élus vivront en présence de Dieu et du Messie. Il n'y aura plus ni 

mort, ni larmes, ni douleur, et ils seront pleinement satisfaits. Ils seront 

fils de Dieu, princes, et ils régneront avec Dieu et le Messie pour toujours. 

Cette vie, décrite par Jean dans Ap 21:2 – 22:5, commence à la première 

résurrection, au moment où les élus deviennent des êtres surnaturels. Le 

règne sur la Terre se poursuivra pendant toute la durée du millénaire. À 

la résurrection, les saints sont comme des anges : leur existence se situe 

dans le royaume céleste, mais étant « en Christ », ils participent au 

royaume millénaire sur Terre. Ils héritent du royaume et, en tant que 

monarchie, ils règnent sur la Terre (Ap 5:10). La Nouvelle Jérusalem 

compte douze portes portant les noms des tribus d'Israël et douze 

fondations portant les noms des apôtres. Tous les élus d'Israël et de 

l'Église sont inclus, tous dont les noms sont inscrits dans le Livre de Vie 

de l'Agneau. 

L'expérience de Jésus après sa résurrection est peut-être le meilleur guide 

pour comprendre leur existence dans le monde à venir. Il est apparu à ses 

disciples pendant 40 jours, mais a disparu à volonté dans une autre 

dimension. Lorsqu'il était dans le monde avec ses disciples, il était 

pleinement humain : il leur parlait, soufflait sur eux, mangeait avec eux. 

Il leur montrait son corps et ils le touchaient. Il disait qu'il n'était pas un 

fantôme, mais qu'il était de chair et d'os. À plusieurs reprises, il est apparu 

à des personnes qui ne l'ont pas reconnu ou n'en étaient pas sûres. Par 

exemple : Marie-Madeleine au tombeau, les disciples sur la route 

d'Emmaüs, les disciples à la pêche, et lorsque Jésus était avec les onze en 

Galilée. Il avait des pouvoirs miraculeux ; il traversait les murs et 



21 

 

produisait un feu de braises ardentes, avec du poisson dessus et du pain. 

Lorsqu'ils servaient le Messie en tant que royaume de prêtres pendant le 

Millénium, l'existence des saints pourrait être semblable, apparaissant 

aux gens comme des humains ordinaires, mais ne vivant pas parmi eux. 

Le fait que nous rencontrerons le Seigneur dans les airs lors de la 

résurrection montre que nous aurons la capacité de voyager dans l’espace. 

Zacharie 9:9 est messianique et décrit l'entrée triomphale de Jésus à 

Jérusalem. Il leur annonça que leur roi viendrait à eux, juste et sauvé, 

doux et monté sur un ânon, le petit d'une ânesse. Puis, au verset 10, il 

avance vers le règne millénaire, affirmant que le Messie proclamera la 

paix aux nations, que son règne s'étendra d'un océan à l'autre et de 

l'Euphrate jusqu'aux extrémités de la terre. La dernière phrase est tirée du 

Psaume 72:8, qui anticipe le règne mondial du Messie. Ces textes ne 

doivent pas être spiritualisés, car une interprétation littérale est si bien 

étayée par d'autres Écritures. 

 

 


