29 Traduit de Anglais vers Frangais - www.onlinedoctranslator.com

10. NOUVELLE JERUSALEM

Le ciel descend sur terre

Tant que Dieu est au ciel et que I'humanité est sur Terre, il manque
quelque chose — une discorde que Jésus est venu corriger. Apocalypse
21:1-3 révéle qu'un changement radical aura lieu. Jean a vu les nouveaux
cieux et la nouvelle terre qu'lsaie avait prophétisés (Is 65:17-25, 66:22-
24), un renouveau de la Terre plutdt qu'une nouvelle création. Il n'y avait
plus de mer, probablement en référence aux nations turbulentes, toujours
en rébellion contre leur Créateur. Les nations, sous le contrble de Satan,
ne domineraient plus le monde. La ville sainte descendra du ciel, d'aupres
de Dieu. Cette ville du Dieu vivant, la Jérusalem céleste (Gal 4:26, Hé
11:10, 12:22-24, Ap 3:12), changerait de lieu. Elle entrerait, ou du moins
chevaucherait, le monde physique. Dieu ne serait plus au ciel et
I'numanité sur Terre ; La demeure de Dieu serait désormais parmi les
hommes, et il demeurerait avec eux. lls seraient son peuple, et il serait
avec eux et leur Dieu. Une ville est composée de ses habitants, en
I'occurrence Dieu, Jésus, des millions d'anges et les esprits des justes
morts. La ville descendra du ciel pour se rapprocher de la terre. Ce
changement remarquable est signalé par une voix forte venant du tréne
de Dieu, disant : « Regardez ! La demeure de Dieu est désormais parmi
les hommes. » Cette promesse de la présence de Dieu est également vraie
pour Israél (Lév 26:11-12, Ez 37:24-28). Dans I'Eglise, il n'y a ni Juif ni
Gentil ; nous sommes tous un en Jésus-Christ. Mais dans le monde
nouveau, Dieu aura deux peuples : I'Eglise vivant dans la Nouvelle
Jérusalem et un Israél nouvellement converti vivant sur la Terre promise.

Le paradis sera reconquis pour les habitants de la Nouvelle Jérusalem. Il
n'y aura plus ni mort, ni pleurs, ni douleur. L'ancien ordre des choses aura
disparu. Le peuple de Dieu est composé de ceux qui se sont réconciliés
avec lui par la foi en Christ et en son sang rédempteur. Apres leur
résurrection au retour de Jésus, ils gouverneront la Terre depuis la

1


https://www.onlinedoctranslator.com/fr/?utm_source=onlinedoctranslator&utm_medium=docx&utm_campaign=attribution
https://www.onlinedoctranslator.com/fr/?utm_source=onlinedoctranslator&utm_medium=docx&utm_campaign=attribution

Nouvelle Jérusalem, leur demeure céleste. lls serviront Dieu, verront sa
face, et son nom sera inscrit sur leur front.

L'image du Nouveau Testament

L'ancienne alliance était entre Dieu et Israél ; elle concernait les Juifs, les
descendants d'Abraham par Isaac et Jacob, leur terre promise, Israél, et
leur capitale, Jérusalem. Paul a affirmé que les dons de Dieu et son appel
sont irréevocables (Romains 11:28), et comme le précisent les prophétes,
Dieu a un plan pour I'avenir de son peuple élu, de sa terre et de Jérusalem,
la ville sainte éternelle. 1l est demandé a ceux qui invoquent le Seigneur
de ne se donner aucun repos et de ne laisser aucun répit a Dieu jusqu'a ce
qu'il rétablisse Jérusalem et la fasse glorifier par le monde (Esaie 62:6-7).
L'espérance d'lsraél et de Jérusalem, et méme de I'Eglise et de la Nouvelle
Jérusalem, est liée & leur espérance du retour du Messie qui gouvernera
le monde depuis Jérusalem. Les plans de Dieu pour Israél se situent dans
le monde physique ; ceux pour I'Eglise se situent dans le monde céleste.

Le Nouveau Testament traite de la nouvelle alliance entre Dieu et les
rachetés de toutes les nations, de I'Eglise que Jésus a promis de bétir, de
la communauté mondiale des chrétiens. Il existe de nombreuses églises
et confessions, et des millions de fidéles, mais seul le Seigneur connait
ceux qui lui appartiennent ; leurs noms sont inscrits dans le livre de vie
de I'Agneau. Jésus a donné a ses disciples le droit d'étre appelés enfants
de Dieu, et la création attend avec impatience leur révélation. lls sont
décrits comme les justes, les élus et les serviteurs de Dieu. Le Messie juif
est aussi le Seigneur et le Sauveur de I'Eglise, mais les prophétes n'ont
pas parlé de I'Eglise ; c'était un mystére non révélé pour eux. lls n'ont pas
non plus mentionné le « royaume de Dieu », mais ce sujet est devenu un
sujet brilant pendant la période intertestamentaire et était le sujet favori
de Jésus. Jésus n'a pas beaucoup parlé de lI'avenir des Juifs, car il avait
déja éte révelé par les prophétes de I'Ancien Testament. Son ministere
était orienté vers Israél, mais son enseignement s'adressait a ses disciples,
a la nouvelle communauté qu'il construisait, I'Eglise. En méme temps,
son message et son ministére constituaient l'accomplissement de la
prophétie juive. Il était le Messie promis et il a beaucoup enseigné sur la
royauté : son réle de roi, celui de ses disciples en tant que monarchie et
leur regne millénaire sur la Terre. Le royaume de Dieu repose sur

2



l'autorité du Messie, celle de sa monarchie, I'Eglise, et son futur régne sur
la Terre depuis sa capitale, Jérusalem.

Une Jérusalem nouvelle et différente est décrite a plusieurs reprises dans
le Nouveau Testament. Cette ville n'est pas la demeure d'Israél, mais celle
de l'autre peuple de Dieu, I'Eglise. La Nouvelle Jérusalem descend du
ciel, d'aupres de Dieu, et est décrite symboliquement par I'apdtre Jean (Ap
21:2-22:5). Paul la désigne comme la Jérusalem d'en haut (Gal 4:26) et,
dans I'épitre aux Hébreux, comme la Jérusalem céleste (Hé 11:10, 12:22-
24). Cette cité celeste a beaucoup en commun avec la Jérusalem terrestre
dont les prophétes de I'Ancien Testament parlent tant. Isaie y fait
référence dans plusieurs passages (Is 4:5-6, 25:6-10, 60:1-3), elle se situe
au-dessus de la ville qui est son pendant terrestre.

Durant le millénaire, Jérusalem sera une ville jumelle, existant a la fois
dans les royaumes terrestre et céleste. Elles se chevauchent et sont
intimement liées. La ville terrestre est la capitale d'lsraél, le peuple de
Dieu sur Terre, ou les nations viennent adorer le Seigneur dans son
temple. La ville céleste, la Nouvelle Jérusalem, abrite les ressuscités. Le
trone éternel de Dieu et du Messie se trouve dans la Nouvelle Jérusalem
(Ap 22:3), mais comme le Messie I'a dit & Ezéchiel, le temple sur le mont
Sion est son trone et le lieu ou il vivrait parmi Israél. Il n'est fait aucune
mention d'un palais.

L'enseignement de Jésus sur I'avenir de Jérusalem

Jésus ne parlait pas de la Nouvelle Jérusalem ni de la future Jérusalem
terrestre en tant que telle. Lorsqu'il parlait de la future demeure des justes,
il parlait généralement du royaume de Dieu plut6t que de Jérusalem. Ses
disciples savaient que le trone du Messie et le siege de son royaume
seraient & Jérusalem.

Je vous le dis en Vérité, au renouvellement de toutes choses, lorsque
le Fils de I'nomme sera assis sur son tréne de gloire, vous qui m'avez
suivi, vous serez aussi assis sur douze trénes, et vous jugerez les
douze tribus d'Israél.(Mt 19,28).



Alors le Roi dira a ceux qui seront a sa droite : Vous que mon Pere
a bénis, venez, et prenez possession du royaume qui vous a été
préparé depuis la fondation du monde (Mt 11,12).25:34).

Jésus a dit que la maison de son Pére avait de nombreuses demeures et
qu'il allait leur préparer une place (Jn 14:2). 1l est significatif qu'il n‘ait
pas mentionné le ciel. Il a dit qu'il reviendrait et les prendrait avec lui
pour qu'ils soient la ou il était. 1l faisait reférence a la ville sainte, la
Nouvelle Jérusalem, que Jean avait vue en vision (Ap 21-22). A son
retour, Jésus ramenera avec lui les @mes des justes morts. Elles seront
réunies a leurs corps ressuscités, et les saints vivants seront enlevés et
transformés, et ils rencontreront tous le Seigneur dans les airs. Des lors,
ils seront avec le Seigneur.

Jésus a prié le Pére pour sa communauté (Jn 17). Il voulait gu'ils soient
unis & lui et au Pere afin que le monde croie que le Pere I'a envoyé. Il a
méme donné aux saints la gloire que le Pére lui avait donnée avant la
création du monde (Jn 17,22). C'est la gloire de I'au-dela ; il veut qu'ils
soient la ou il est pour qu'ils voient sa gloire. Ou les croyants verront-ils
la gloire de Jésus, partageront-ils sa gloire et seront-ils un avec lui et le
Pere, afin que le monde sache que le Pére I'aime, lui et ses disciples, si ce
n'‘est dans la Nouvelle Jérusalem, lorsque Jésus reviendra gouverner le
monde avec les saints ?

Jésus ne mentionne la Nouvelle Jérusalem qu'une seule fois (Ap 3:12),
lorsqu'il déclare qu'il fera des vainqueurs des colonnes dans le temple de
Dieu. Il n'y a pas de temple physique dans la Nouvelle Jérusalem ;
I'immense cité tout entiere est un temple, ou Dieu demeure avec son
peuple. David a exprimé cet espoir de demeurer éternellement dans la
maison du Seigneur (Ps 23:6). C'est la que cela se produira. Jésus y
inscrira le nom de Dieu, le nom de la Nouvelle Jérusalem, et son propre
nom nouveau. L'accent est mis sur I'appartenance a Dieu et a Jésus, et sur
I'appartenance a la communauté messianique.

Paradis

Jésus a dit au brigand qui avait cru en lui sur la croix gu'il serait avec lui
au paradis ce jour-la. Il a également annoncé aux vainqueurs de I'Eglise
d'Ephése qu'il leur donnerait le droit de manger du fruit de I'arbre de vie

4



qui se trouve dans le paradis de Dieu. Les Juifs croyaient que le jardin
d'Eden était le paradis et qu'il était toujours présent quelque part. Notre
union avec Christ nous menera a une communauté rachetée appelée la
Nouvelle Jérusalem. C'est un état surnaturel qui a une certaine continuité
avec le jardin d'Eden. L'arbre de vie qui porte des fruits chaque mois s'y
trouve, et ses feuilles servent a la guérison des nations. Le fleuve d'eau
vive y est également, symbolisant la vie éternelle et toutes ses
bénédictions. Ainsi, notre future demeure peut étre considérée comme
une cité glorieuse, aussi reposante qu'un parc au bord d'une riviere. Seuls
les ressuscités dont les noms sont inscrits dans le livre de vie de I'Agneau
peuvent y entrer (Ap 21:27). La chair et le sang (les étres humains
normaux) ne peuvent hériter du royaume de Dieu, pas plus que ce qui est
périssable ne peut hériter de ce qui est impérissable (1 Co 15:50). En
revanche, la Jérusalem terrestre possede un temple dont les portes sont
ouvertes en permanence, afin que les nations non régénérées puissent y
apporter leurs richesses en offrande (Is 60:11).

Paul oppose la Jérusalem terrestre a la Jérusalem céleste

Dans Galates 4:21-27,Paul compare les deux fils d'Abraham, Ismaél et
Isaac, aux deux alliances de Dieu, I'une fondée sur la loi, l'autre sur la
promesse. Ismaél est né d'Agar (I'esclave de Sara) selon la chair
(naturellement, dépendant d'elle-méme), tandis qu'lsaac est né de Sara
grace a la promesse de Dieu (surnaturellement, dépendant de Dieu). Paul
interpréte cela de maniére allégorique : Agar représente le mont Sinai, ou
la loi a été donnée, et qui enfante des enfants destinés a l'esclavage,
comme ce fut le cas pour la population actuelle de Jérusalem qui n'a pas
reconnu Jésus comme le Messie. Isaac, en revanche, né de Sara grace a
une promesse, correspond a la population de la Jérusalem céleste, sauvée
par la grace et libre. Paul ne compare pas la Jérusalem actuelle a une
future, mais la Jérusalem terrestre a « la Jérusalem d'en haut » (Gal 4:26),
le lieu ou se trouvent les esprits des justes morts (Hé 12:28). Il n'y a
aucune raison de croire que cette communauté céleste, composée de Dieu,
des anges et des esprits des justes parvenus a la perfection, n'existe pas.
A la résurrection, cette ville entiére et ses habitants descendront du ciel
sur terre avec le Seigneur pour rencontrer les saints ressuscités dans les
airs. C'est la Nouvelle Jérusalem (Ap 21:2). Sa description visible

5



symbolise sa gloire, sa taille, sa sécurité et ses habitants. C'est I'Eden
restaure.

La Jérusalem céleste, la cité du Dieu vivant

Hébreux 12:22-24 Vous vous étes approchés de la montagne de
Sion, de la cité du Dieu vivant, de la Jérusalem céleste, vers les
milliers d'anges qui sont dans I'allégresse, vers I'Eglise des premiers-
nés dont les noms sont écrits dans les cieux, vers Dieu, le juge de
tous, vers les esprits des justes parvenus a la perfection, vers Jésus,
le médiateur de la nouvelle alliance, et vers son sang répandu qui
parle mieux que celui d'Abel.

L'auteur de I'épitre aux Hébreux nous donne beaucoup plus de détails. Il
informe les chrétiens gu'ils sont arrivés au mont Sion, a la cité du Dieu
vivant, la Jérusalem céleste. Cela ne signifie pas qu'il existe une cité
physique au ciel. Le ciel n'est pas limité par le temps et I'espace et, comme
I'a dit Einstein : « Le temps et I'espace n'existent pas en dehors de la
matiere. » Le ciel est une autre dimension, non constituée de matiére.
L'information est Ia, mais nous ignorons comment elle s'exprime dans le
monde spirituel. Les habitants de la future cité sont la : d'innombrables
anges, lI'assemblée des premiers-nés inscrits au ciel (les croyants nés de
nouveau), Dieu, le juge de tous, les esprits des justes parvenus a la
perfection (les saints de I'Ancien Testament), Jésus et son sang répandu,
symbole de pardon plut6t que de vengeance. Le ciel descendra sur terre,
car Dieu et son peuple, dans le royaume céleste, interviendront et
prendront le contréle des affaires terrestres. Les royaumes du monde
deviendront le royaume du Messie et de sa monarchie. La création
originelle de Dieu, tombée en décadence, sera rachetée. La mort de Jésus
sur la croix en est le catalyseur et sa résurrection en est les prémices. Elle
sera suivie de la résurrection des justes, puis de la rédemption de toute la
création durant le regne millénaire. Les nouveaux cieux et la nouvelle
terre prophétisés par lsaie signifient une nouvelle Terre, en pleine
renaissance, et un nouveau ciel, dominé par la Nouvelle Jérusalem.

Cette communauté céleste est la future Nouvelle Jérusalem qui se prépare
pour nous, la cité ou se trouvent déja les esprits des justes parvenus a la
perfection (Hébreux 12:22), la cité qu'Abraham attendait avec impatience

6



et ou il se trouve actuellement. Lorsque nous gouvernerons le monde avec
le Messie, vivant dans une cité glorieuse dans le ciel, le monde réalisera
que Jésus et I'Eglise ont été glorifiés par des corps ressuscités et que le
royaume du monde est désormais entre leurs mains.

Abraham attendait avec impatience cette cité aux fondations durables,
dont Dieu est le concepteur et le batisseur (Hébreux 11:10). La Genése
ne fait aucune mention de cet espoir, mais nous savons qu'il était un
homme d'une foi incroyable. Il avait la promesse de la terre et la promesse
que toutes les familles de la Terre seraient bénies « en lui ». Ces
promesses ne pourront se réaliser que lors du millénaire, lorsqu'lsraél
s'étendra sur toute sa surface, comme promis, « depuis le torrent d'Egypte
jusqu'au grand fleuve, I'Euphrate » (Genése 15:18), ou comme l'a
prophétisé Isaie :Ce jour-1a, une route reliera I'Egypte a I'Assyrie. Les
Assyriens iront en Egypte et vice-versa. Egyptiens et Assyriens adoreront
ensemble. Ce jour-1a, Israél sera le troisieme, avec I'Egypte et I'Assyrie
(nord de I'lrak), a étre une bénédiction sur la terre. Le Seigneur Tout-
Puissant les bénira en disant : Béni soit I'Egypte, mon peuple, I'Assyrie,
ouvrage de mes mains, et Israél, mon héritage.(Isaie 19:23-25). L’Israél
millénaire sera constitué des terres actuellement occupées par I’Egypte,
Israél, la Jordanie, le Liban, la Syrie et I’Irak.

Les fideles désirent une patrie meilleure, c'est-a-dire céleste (Hébreux
11:16). L'auteur affirme que les croyants recevront un royaume
inébranlable (Hébreux 12:28). lls n'ont pas de cité durable ici-bas, mais
recherchent la cité & venir (Hébreux 13:14). L'héritage de I'Eglise est la
Nouvelle Jérusalem céleste, par opposition a la cité terrestre qui sera la
capitale d'Israél et du monde entier sous le Messie.

La Nouvelle Jerusalem telle que décrite par Jean

Apocalypse 21:1-5 Puis je vis un nouveau ciel et une nouvelle terre,
car le premier ciel et la premiére terre avaient disparu, et la mer
n'était plus. Je vis la Cité sainte, la nouvelle Jérusalem, qui
descendait du ciel, d'aupres de Dieu, préparée comme une épouse
parée pour son époux. Et j'entendis une voix forte venant du tréne
qui disait : Voici que la demeure de Dieu est maintenant parmi les
hommes, et il habitera avec eux. Ils seront son peuple, et Dieu lui-

7



méme sera avec eux et sera leur Dieu. Il essuiera toute larme de leurs
yeux. Il n'y aura plus ni mort, ni deuil, ni cri, ni douleur, car I'ancien
ordre des choses a disparu.Celui qui était assis sur le tréne dit : Je
fais toutes choses nouvelles ! Puis il dit : Ecris ceci, car ces paroles
sont certaines et veritables.

Jean donne une description détaillée de la Nouvelle Jérusalem (Ap 21:2
— 22:5). Elle est symbolique car elle se situe dans le royaume céleste, une
dimension spatio-temporelle différente de la Terre. La destination
immédiate de I'Eglise aprés la résurrection n'est pas le ciel, mais cette cité
sainte qui descend du ciel. Ceux qui sortiront victorieux de la Grande
Tribulation habiteront la cité de Dieu, la Nouvelle Jérusalem (Ap 3:12).
Jésus a dit qu'il inscrirait le nom de la ville sur eux, en signe de leur
résidence permanente.

La Bible décrit toujours I'nomme vivant sur une terre rachetée, et non au
ciel. Le nouveau ciel et la nouvelle terre doivent donc étre interprétés
comme renouvelés, comme l'avait imaginé Isaie (Is 65:17-25). Dieu a dit
qu'il renouvellerait toute chose, par opposition a lI'ancien. Jean a dit qu'il
n'y avait plus de mer. Cela peut paraitre contradictoire, puisque les
prophétes ont annoncé que I'eau coulerait du temple de Jérusalem vers la
Méditerranée et la mer Morte (Ez 47:8, Za 14:8). Jean a également vu une
béte surgir de la mer (Ap 13:1), la mer symbolisant les nations rebelles.
La mer a souvent ce sens métaphorique dans les Ecritures, et c'est celui-
ci. Jésus gouvernera les nations avec un sceptre de fer ; il n'y aura pas de
guerres pendant son regne; la paix remplacera les turbulences
précédentes.

La communauté de la Nouvelle Jérusalem est composée de Dieu, de
Jésus, des anges et des rachetés : des saints de toutes les époques. Les
rachetés sont 1a, avec leurs corps ressuscités, en tant qu’enfants de Dieu.
Il n’y a plus ni mort, ni pleurs, ni douleur, car les saints sont désormais
glorifiés. Ils sont immortels et regnent avec le Christ pour toujours.

La Nouvelle Jérusalem est appelée cité céleste parce que son origine est
celeste et qu'elle est céleste par nature ; elle existe dans une dimension
différente de l'ordre créé. Cependant, le fait qu'elle descende du ciel
signifie que nous ne devons pas I'envisager comme étant au ciel. La cité
sainte est notre destination future, et la Terre, notre lieu de ministére. Dieu

8



le Fils est le créateur de l'univers physique et son soutien. Il est le sauveur
du monde et son héritier. Le monde et lI'univers physique tout entier sont
le projet du Fils, avec le Pere en arriere-plan comme souverain sur tout.
Jean dit que la demeure de Dieu sera avec I'nomme ; non pas que la
demeure de I'homme sera avec Dieu. C'est Dieu qui quittera sa demeure
traditionnelle au ciel pour descendre sur terre. Les platoniciens et leurs
disciples, les amillénaristes, n‘aiment pas cette idée, car ils considerent le
monde comme corrompu et non comme un endroit approprié pour que
Dieu vive, mais Dieu prévoit de montrer au monde et aux principautés et
puissances du royaume céleste que par sa sagesse multiple, il a gagné la
bataille contre le mal en sauvant I'Eglise, une communauté véritablement
représentative de toute I'numanité, et leur a donné le privilege de
gouverner le monde avec le Messie pendant une ere pacifique et juste.

Les détails de leur existence ne sont pas expliqueés : qu’il s’agisse de la
vie dans la ville sainte ou du ministére sur terre. Mais nous savons qu’ils
auront des corps surnaturels de résurrection qui leur permettront de passer
d’une dimension a I’autre, et qu’ils ne connaitront plus la maladie, le
vieillissement, la mort, la douleur ni les larmes. Dieu sera leur Dieu et ils
seront ses enfants : princes et princesses. La ville sera glorieuse et n’aura
besoin ni du soleil ni de la lune ; elle sera complétement autosuffisante.
Les nations de la Terre marcheront a sa lumiere et apporteront leurs
trésors a son homologue terrestre, sur laquelle brillera la Jérusalem
céleste. Le livre de I’ Apocalypse ne s’intéresse pas tant a la ville terrestre,
car il est écrit aux Eglises et c’est la ville céleste qui sera leur future
demeure. Mais les prophetes de I’Ancien Testament ont écrit leurs
prophéties pour Israél, et leurs prophéties concernent la future Jérusalem
terrestre et le temple qui y sera construit, ou le Messie sera adoré. Son
regne sur la terre sera caractérisé par la paix, la justice et une
connaissance universelle du Seigneur. Les prophetes ont parlé de I'avenir
d'Israél et ignoraient pour la plupart I'existence de I'Eglise, dont Paul
disait qu'elle était un mystére pour les générations précédentes (Ephésiens
3:6).

La description de la ville sainte est une représentation symbolique de
notre état éternel glorifié, qui commence a la résurrection. Elle sera notre

demeure pendant le millénaire et pour I'éternité.Que nous enseigne donc
ce symbolisme ? Son éclat est tel un joyau rare reflétant la gloire de Dieu.

9



Les rues sont d'or et les fondations ornées de toutes sortes de joyaux.
Comparez cela a nos chemins de terre et a nos batiments en pierre ou en
brique. La haute muraille, avec des anges debout aux portes, symbolise
la sécurité de la ville. Les douze portes inscrites aux noms des douze
tribus d'Israél et les fondations portant les noms des douze apdtres
symbolisent l'unité du peuple de Dieu de I'Ancien et du Nouveau
Testament, car ils constituent la population de la ville. La ville est un
cube, dont la longueur, la largeur et la hauteur sont égales et mesurent
chacune douze mille stades. Ce nombre est symbolique (12 x 1000), 12
étant le nombre du peuple de Dieu et 1000, indiquant I'achévement. Les
murs mesurent 144 coudées (12 x 12), soit environ soixante-cing metres.
Nous ignorons ce que pourrait signifier un cube denviron 2 200
kilométres cubes dans le royaume céleste ; la ville sainte est hors de ce
monde !

La ville sainte descend du ciel, préparée par Dieu comme une épouse pour
son époux (Ap 21:2). Le retour de Jésus est le catalyseur de la descente,
lorsque les esprits des justes seront incarnés. Ils ne seront plus des esprits
incorporels, mais des corps immortels et surnaturels leur seront donnés.
La résurrection est illustrée par le retour du Messie avec puissance et
gloire, envoyant ses anges aux extrémités de la terre pour rassembler les
élus. Mais les esprits des morts sont dans la ville sainte, et non dans leurs
tombeaux, et Jésus les emmenera avec lui. Aprés leur incarnation, ils
rencontreront le Seigneur dans les airs, en un clin d'ceil. Au méme instant,
les saints vivants seront enleves et transformés.

Jean fut transporté par I'Esprit sur une grande et haute montagne et il vit
la ville sainte descendre du ciel d'aupres de Dieu, ayant la gloire de Dieu
(Ap 21:10-11a). Dans une vision, Ezéchiel vit la gloire du Dieu d'Israél
venir de I'Orient, et le bruit de son arrivée était comme le bruit des grandes
eaux, et la terre resplendit de sa gloire (Ezéchiel 43:2). N'est-ce pas le
méme événement : le retour de Jésus-Christ ?

Apocalypse 21:1 — 22:5 est souvent interprété comme suivant le
Jugement dernier, ce qui est une erreur. Les visions de Jean ne sont pas
toujours chronologiques. Les descriptions des jugements sur le monde,
telles que représentées par les sceaux, les trompettes et les coupes de
colére, se terminent toutes avec la venue du Messie. Le chapitre 12 nous
ramene a la naissance du Christ. La description de la Nouvelle Jérusalem

10



(Apocalypse 21:2-22:5) est laissée a juste titre pour la fin, car elle décrit
I'état éternel des rachetés. Il n'y a qu'un seul verset dans I'Apocalypse qui
parle d'un nouveau ciel et d'une nouvelle terre (21:1) et il ne s'agit pas de
la création d'une nouvelle planete pour remplacer la planéte Terre qui a
disparu en 20:11, mais d'une description du millénium en un seul verset.
La Bible ne dit rien d'une nouvelle création. La prophétie originelle d'un
nouveau ciel et d'une nouvelle terre (Isaie 65:17-25) faisait référence a
une Terre régénérée ou recréée, et non a une nouvelle création. La
nouvelle Terre que Dieu créera durera mille ans, période durant laquelle
toute I'humanité se rendra a Jérusalem pour l'adorer (Isaie 66:22-24).
C'est le millénaire qui sera suivi du Jugement dernier.

Lorsque les saints ressusciteront, ils rencontreront le Seigneur dans les
airs et regneront avec lui pendant le regne messianique (Ap 20:4). Les
ames des croyants décedés sont avec le Seigneur dans la Jérusalem céleste
depuis leur mort, mais tout le peuple de Dieu le rencontrera dans les airs
dans son corps ressuscité. Paul a dit que lorsque le Seigneur Jésus sera
réveélé du ciel dans une flamme de feu avec ses anges puissants, il viendra
pour étre glorifié par ses saints et admiré par tous ceux qui croient (2 Th
1.7, 10).

Jean vit la ville sainte descendre du ciel, préparée comme une épouse
parée pour son époux (Ap 21:2). La communauté des sauvés qui sont au
ciel descendra sur terre avec le Messie et recevra en chemin leurs corps
ressuscités. Ils rejoindront les saints vivants qui seront recueillis par les
anges. C'est la descente de la Nouvelle Jérusalem du ciel sur terre que
Jean vit. La ville est composée de ses habitants : les rachetés, les anges et
Dieu lui-méme. Désormais, la demeure de Dieu sera parmi les humains.
Il établira sa demeure parmi eux et ils seront son peuple (Ap 21:3). Les
dimensions de la ville sont suffisamment vastes pour couvrir la majeure
partie du Moyen-Orient, et pas seulement le mont Sion.Il ne sera visible
que sous forme de nuage pendant la journée et de feu la nuit, mais il sera
si brillant que la terre en dessousElle n'a plus besoin de la lumiére du
soleil ni de la lune. La gloire du Seigneur, dont le tréne est dans la ville,
lui donnera une lumiére visible au-dessus de la Jérusalem terrestre (Is 4.5
; 60.1-3).

11



A la fin du millénaire, le Messie remet sa royauté terrestre a Dieu le Pére.
Les saints continueront de régner avec Dieu le Pére et Dieu le Fils
éternellement, et c'est a peu prés tout ce que nous savons de I'éternité.

Il n'y a guere d'alternative a I'interprétation donnée ci-dessus. Si les saints
ressuscités n'entrent pas immédiatement dans leur demeure éternelle, la
Nouvelle Jérusalem, au début du millénaire, ou iront-ils ? Aucun passage
des Ecritures n'indique que les ressuscités iront au ciel, et aucun verset ne
parle de leur vie sur terre parmi les nations non régénérées.

La ville sainte, la Jérusalem céleste, est éternelle car elle est la demeure
de Dieu. Il est certainement préférable d'imaginer Dieu comme habitant
une ville plutdt que assis sur un nuage. Les croyants sont déja entrés dans
la cité du Dieu vivant. lls sont entrés dans un royaume spirituel, aupres
d'innombrables anges joyeusement rassemblés, auprés de la communauté
des premiers-nés inscrits au ciel dans le Livre de Vie de I'Agneau, aupres
de Dieu, le juge de tous, auprés des esprits des justes parvenus a la
perfection, aupres de Jésus, le médiateur d'une nouvelle alliance, et de
son sang asperge (Hébreux 12:22-24). Nous y sommes entrés, mais nous
n'y sommes pas encore. Paul dit : « Nous avons dans le ciel un édifice qui
est I'ouvrage de Dieu, une demeure éternelle, qui n'a pas été construite de
main d'homme » (2 Corinthiens 5:1). Lorsque nous y entrerons, nous ne
serons pas des esprits sans abri. Puisque les esprits des justes y sont, il
semble probable que cette cité sainte dans le royaume spirituel soit notre
destination a notre mort, ce que I'on appelle I'état intermédiaire. Abraham,
Isaac et Jacob sont la. Le pauvre homme porté dans le sein d'Abraham est
la. Cette ville est la demeure des rachetés, mais elle n'est pas physique ;
elle ne fait pas partie de cette création.

A la résurrection, la ville sainte descend du ciel, d'auprés de Dieu, et les
ames sans corps des justes sont revétues d'immortalité. Autrement dit,
Dieu ramenera avec Jésus ceux qui se sont endormis en lui, et les morts
en Christ ressusciteront (1 Thessaloniciens 4:14-16). Malgré le
déplacement monumental de la ville sainte du ciel vers la terre, le soleil
et la lune n'y existeront plus ; leur lumiére sera éclipsée par la gloire de
Dieu. Il n'y aura pas de nuit, et rien de maudit ou d'impur n'entrera dans
la ville, car le tréne de Dieu et de I'Agneau s'y trouve. Dieu est partout,

12



mais c'est ici sa demeure avec ses rachetés. lls verront sa face. Dieu a dit
a Moise que I'nomme mortel ne le verrait pas et ne vivrait pas, mais Jésus
a dit que les coeurs purs verraient Dieu. Dans cette dimension spirituelle,
les saints seront comme Dieu et le verront.

Cette cité qui descend est préparée comme une épouse pour son époux
(Ap 21:2). Le catalyseur de cette descente est I'incarnation des esprits des
justes : ils ne seront plus des esprits incorporels, mais unis a des corps
immortels et surnaturels. Dans Matthieu 24:30-31, la résurrection est
décrite comme le retour du Messie avec puissance et grande gloire,
envoyant ses anges aux extrémités de la terre pour rassembler les élus. En
réalité, les esprits des morts sont dans la ville sainte, et non dans leurs
tombeaux, et ils rencontreront le Seigneur dans les airs et s'incarneront
simultanément en un clin d'ceil. Puis les vivants seront rassemblés et
transformés. Tous descendront avec le Messie a Jérusalem, accompagnés
des anges. C'est la seconde venue.

Le Seigneur descendra du ciel avec un cri de commandement, une voix
d'archange et le son de la trompette divine. Les morts en Christ
ressusciteront d'abord, puis nous les vivants, nous rencontrerons le
Seigneur dans les airs et nous serons toujours avec lui (1 Thessaloniciens
4:17). Comparer : Jean fut transporté en Esprit sur une grande et haute
montagne, et il vit la ville sainte descendre du ciel d'auprés de Dieu, ayant
la gloire de Dieu (Ap 21:10-11a). Comparer : La gloire du Dieu d'Israél
venait de l'orient, et le bruit de son avénement était comme le bruit de
grandes eaux, et la terre resplendissait de sa gloire (Ezéchiel 43:2).

C'est le retour de Jésus-Christ ! La ville sainte est la Nouvelle Jérusalem,
différente de la Jérusalem terrestre, capitale de la nation d'Israél. Seuls les
ressuscités dont les noms sont inscrits dans le Livre de Vie de I'Agneau
peuvent entrer dans la Nouvelle Jérusalem. La Jérusalem terrestre
posseéde un temple et ses portes sont ouvertes en permanence, afin que les
gens puissent y apporter les richesses des nations (Esaie 60:11).

Lors du jugement du grand trone blanc, la terre et le ciel fuient la présence
de Dieu et il ne leur est plus trouvé de place (Ap 20:11). La mort et
I'Hades sont jetés en enfer, ou la béte, le faux prophéte et le diable ont été
jetés, ainsi que ceux dont les noms ne figurent pas dans le Livre de Vie
de I'Agneau. La mort et I'Hadés sont anéantis, tandis que le diable,

13



I'’Antéchrist et son faux prophete sont tourmentés a jamais. Dans
I'Evangile selon Matthieu, Jésus décrit I'enfer a six reprises comme un
lieu de pleurs et de grincements de dents pour les méchants.

Apres le jour du jugement qui suit le millénium, nous entrons dans
I'éternité. La Bible ne nous dit rien de I'état éternel, si ce n'est ce qu'elle
nous dit de la Nouvelle Jérusalem, I'état éternel des rachetés. Apocalypse
21-22 est souvent interprété comme suivant le Jugement dernier, mais les
visions de Jean ne sont pas toujours chronologiques. Les descriptions des
jugements sur le monde, illustrées par les sceaux, les trompettes et les
coupes de colére, se terminent toutes par la venue du Messie. Le chapitre
12 nous rameéne a la naissance du Christ, et les chapitres décrivant les
événements célestes (4, 5) sont intemporels. La description de la
Nouvelle Jérusalem (21:2 — 22:5) est judicieusement laissée pour la fin,
car elle décrit I'état éternel. Apocalypse 21:1 fait référence au nouveau
ciel et a la nouvelle terre prophétisés par Isaie, le millénium. C'est une
erreur d'interpréter cela comme la création d'une nouvelle planete pour
remplacer la Terre, disparue dans Apocalypse 20:11. La prophétie d’Isaie
(Is 65:17-25) fait référence a une Terre régénérée ou recréée ou toute
I’humanité ira adorer (Is 66:22-24) ; ce n’est pas une nouvelle création.

On peut se demander comment I'humanité entiére ira adorer le Seigneur.
Le Messie sera-t-il physiquement présent sur terre, ou les nations
viendront-elles I'adorer dans son temple a Jérusalem, ou sa gloire est
présente ? L'attente juive a toujours été d'avoir un Messie physiquement
présent, et lorsque Jésus a annoncé a ses disciples qu'au renouvellement
de toutes choses, il siégerait sur son trone glorieux, ils se sont attendus a
le voir ici sur terre. Zacharie a dit que ses pieds se poseraient sur le mont
des Oliviers, ce qui implique une apparition physique a sa venue, mais on
ne nous dit pas ce qui se passera ensuite. On y trouve seulement la
déclaration qu'il serait Roi de toute la terre et que les survivants
viendraient I'adorer année apres année (Zacharie 14:9, 16).

Les doux hériteront de la terre, a dit Jésus, une affirmation qui ne doit pas
étre spiritualisée, comme le font certains commentateurs lorsqu'ils parlent
du régne du Messie et de celui de ses saints. Les saints posséderont la
terre, mais évidemment pas encore ; le Messie et les saints ne sont encore
que des héritiers. Paul corrigea les croyants corinthiens qui pensaient déja
régner (1 Co 4,8). Lors de la Derniére Céne, Jésus a conféré a ses disciples

14



un royaume, tout comme son Pére le lui avait conféré, afin qu'ils puissent
manger et boire a sa table dans son royaume et s'asseoir sur des trones,
jugeant les douze tribus d'Israél (Lc 22,29-30). Cela suggére un banquet
au palais du roi. Néanmoins, un mystére plane sur le régne futur du
Christ ; nous n'avons pas d'image claire de la maniére dont lui ou nous
gouvernerons le monde pendant les « mille ans » mentionnés par Jean a
six reprises. Nous savons ce que le Christ accomplira et que les saints
régneront avec lui. Comme le Messie et les saints vivront dans la
Nouvelle Jérusalem pendant cette période, nous devons conclure qu’ils
gouverneront la Terre depuis leur demeure céleste, fréquentant le
royaume terrestre dans leurs corps de résurrection comme Jésus I’a fait
apres sa résurrection.

Lorsque les saints ressuscitent, ils rencontrent le Seigneur dans les airs et
sont pour toujours avec lui alors qu'il inaugure son régne millénaire. Les
ames des croyants morts sont allées rejoindre le Seigneur dans la
Jérusalem céleste et, maintenant, dans des corps ressuscités, elles sont
avec lui dans la Nouvelle Jérusalem. Paul a dit que lorsque le Seigneur
Jésus sera révélé du ciel dans un feu ardent avec ses anges puissants, il
viendra pour étre glorifié par ses saints et admiré par tous ceux qui croient
(2 Thessaloniciens 1:7, 10). Ou ailleurs que dans la Nouvelle Jérusalem ?
Jean a vu la ville sainte descendre du ciel, préparée comme une épouse
magnifiqguement parée pour son époux (Ap 21:2). Cette communauté des
sauvés descendra sur terre avec le Messie et recevra Ses corps ressuscités
en chemin. lls seront rejoints par les saints vivants, enlevés de la terre et
transformeés. C'est la descente de la Nouvelle Jérusalem du ciel sur terre
que Jean a vue. Une ville est composée de ses habitants, en I'occurrence
les rachetés, les anges et Dieu lui-méme. Désormais, la demeure de Dieu
est parmi les hommes. Il établira sa demeure parmi eux, et ils seront son
peuple (Ap 21:3).

Les dimensions de la ville sont de 12 000 stades cubes, soit environ 2 200
kilométres cubes. La ville se trouve dans le royaume céleste ; ces
dimensions symbolisent donc simplement son immensité, douze étant le
nombre qui symbolise le peuple de Dieu. Cette ville n'a pas besoin de la
lumiere du soleil, car la gloire de Dieu I'illumine (Ap 22:5). Sa proximite
avec la Jérusalem terrestre signifie qu'elle n'a pas besoin non plus de la
lumiere du soleil ni de la lune, car le Seigneur se léve sur Jérusalem et sa

15



gloire apparait sur le mont Sion. Les nations verront la gloire de Dieu de
loin (Is 60:2-3) ; elle leur sera visible comme un nuage de fumée le jour
et comme une flamme de feu la nuit (Is 4:5). Elle est aussi une ombre et
un refuge pour le peuple de Dieu, et une manifestation de la présence
divine.

Abraham attendait avec impatience la cité aux fondements solides, dont
Dieu est le concepteur et le batisseur (Hébreux 11:10). Aucun récit ni
tradition ne relate cette espérance dans I'Ancien Testament, mais nous
savons qu'il était un homme d'une foi incroyable. Il avait la promesse de
la terre et la promesse que toutes les familles de la terre seraient bénies
en lui. Ces promesses s'accompliront au cours du Millénium. Israél sera
étendu jusqu'a ses frontiéres, comme promis, et les saints de toutes les
nations seront glorifiés et gouverneront le monde en union avec le
Messie, Jésus, descendant d'Abraham (Mt 1:1). La cité qu'Abraham
désirait tant était céleste (Hébreux 11:16), décrite plus en détail dans
Hébreux 12:22:24 et ce que Jean appelle la Nouvelle Jérusalem qui
descend du ciel d'aupres de Dieu.

La Ville Sainte est une représentation symbolique de notre état éternel
glorifié, qui commence a la résurrection. Elle sera notre demeure pendant
le millénaire et pour I'éternité.La descente de la Nouvelle Jérusalem que
Jean a vue (Ap 21:10-11, 24) suggere que cette ville d’un autre monde
sera visible comme une lumiére brillante au-dessus de la Jérusalem
terrestre.Elle brillera de la gloire de Dieu et les nations viendront a sa
lumiére.et les rois a I'éclat de son aurore (lsaie 60:3). Bien que la
description de la ville soit symbolique, sa chute est un événement
historique. Isaie a annoncé que le Seigneur créerait sur tout le site du mont
Sion, y compris ceux qui s'y rassemblent, une nuée le jour, de la fumée et
la lueur d'un feu flamboyant la nuit (Isaie 4:5). Jean la vit resplendir de la
gloire de Dieu (Ap 21:11). Isaie adresse les paroles suivantes a la
Jérusalem millénaire :

Léve-toi, brille, car ta lumiére est venue,
la gloire du Seigneur s'est levée sur toi.
Car voici, les ténébres couvriront la terre,
et d'épaisses ténebres sur les peuples,
mais le Seigneur se lévera sur toi

et sa gloire sera vue sur toi.

16



Et les nations viendront a ta lumiére,
et les rois a la clarté de ton aube.

Cette description doit étre prise au sens littéral. Lorsque les Israélites
erraient dans le désert, le Seigneur marchait devant eux, le jour dans une
colonne de nuée pour les guider, et la nuit dans une colonne de feu pour
les éclairer (Ex 13:21). Lorsqu'il descendit sur le Sinai, la montagne était
entierement enveloppée de fumée, car il y était descendu dans le feu (Ex
19:18). Ces manifestations de la gloire du Seigneur se produisirent
physiguement, et une autre est prophétisée pour la Jérusalem millénaire.

La lumiére qui brillera de la Nouvelle Jérusalem lorsque le Messie
régnera sur le mont Sion et a Jérusalem couvrira la lune de confusion et
le soleil de honte. Autrement dit, sa gloire sera plus éclatante que celle du
soleil ou de la lune (Is 24:23). Les nations seront attirées par la lumiere
de Jérusalem, et leurs rois incrédules viendront servir ses habitants. Ils
apporteront leurs richesses, et s'ils ne servent pas, ils périront. Les
oppresseurs traditionnels d'Israél se soumettront a eux. Le Messie les
gouvernera avec une verge de fer, et ils seront contraints de reconnaitre
que Jérusalem est la ville du Dieu d'Israél (Is 60:3, 14).

Jean a vu la Ville Sainte préparée comme une épouse magnifiqguement
parée pour son époux (Ap 21:2, 9-10). Les élus sont appelés I'épouse de
I'Agneau (Ap 19:7, 21:9), mais l'accent est mis sur Dieu lui-méme, qui
vivra avec eux (Ap 21:3). lIs seront son peuple et il sera leur Dieu. Le
trone de Dieu sera dans la Jérusalem céleste qui fusionnera avec la
Jérusalem terrestre. Elles se chevaucheront, chacune dans son propre
royaume.

Un milliard de personnes pourraient-elles vivre dans un cube comme
celui-la? Comment pourrions-nous servir notre Dieu et gouverner le
monde si nous sommes tous concentrés dans une seule ville ? La
description de la Nouvelle Jérusalem est symbolique ; les détails ne sont
pas révélés. Mais ce qui est slr, c'est que nous régnerons avec le Messie
sur son trone (Ap 3:21) et que nous régnerons sur la terre (5:10) pendant
mille ans (20:4).

Le Messie gouvernera le monde depuis son temple, la Jérusalem terrestre.
Capitale de son empire, elle sera glorieuse et aura besoin des ressources
du monde. Des peuples de toutes les nations s'y rendront pour I'adorer, et

17



leurs dirigeants apporteront leurs richesses pour embellir son temple
(Isaie 60:7,13, Aggée 2:7-9, Apoc. 21:24).

La cérémonie de mariage, unissant formellement le Messie et son épouse,
aura lieu dans la Nouvelle Jérusalem. Il s'agira du couronnement du roi
et de son épouse, inaugurant ainsi le royaume messianique (Isaie 62:1-7,
Zacharie 14:5c, 9). C'est la, dans le New Jersey, que le Messie tronera
(Ap 22:3), et c'est la que I'Eglise se reposera, festoiera et régnera avec son
Seigneur.

La Nouvelle Jérusalem est mentionnée pour la premiére fois dans
Apocalypse 3:12, ou Jésus déclare qu'il fera des vainqueurs des colonnes
dans le temple de Dieu. Il y inscrira le nom de Dieu, celui de la Nouvelle
Jérusalem et son propre nom nouveau. L'accent est mis sur I'appartenance
a Dieu et a Jésus, ainsi que sur l'appartenance a la communauté
messianique.

Dans Apocalypse 19, les anciens et les étres vivants adorent Dieu et crient
« Alléluia ! » car le Seigneur leur Dieu régne. Puis ils déclarent que les
noces de I'Agneau sont venues et que son épouse s'est préparée.
L'heureuse épouse, vétue de fin lin blanc, n'est autre que I'Eglise : les
saints de I'Ancien et du Nouveau Testament.

Paul fait allusion a ce mariage en exhortant les maris a aimer leurs
femmes comme le Messie a aimé I'Eglise et s'est livré pour elle
(Ephésiens 5:25-27). Il parle du mariage comme d'une union : un homme
quitte son pére et sa mere et s'unit a sa femme, et les deux ne font plus
qu'une seule chair. C'est un grand mystere, car le mariage symbolise
l'union entre le Messie et I'Eglise (Ephésiens 5:31-32). Les deux ne font
plus qu'un. Nous sommes membres de son corps. La nouvelle Jérusalem
n'est pas décrite comme une ville de batiments ; c'est une communauté de
personnes unies a Dieu. Cette communauteé est représentée par les noms
des douze tribus d'Israél et des douze apbtres, indiquant qu'elle est
composeée de croyants d'lsraél et de toutes les nations. En tant qu'habitants
de la Nouvelle Jérusalem, nous vivons en harmonie avec le Christ,
comme un couple marié parfait.

Lorsque Jean eut sa vision de la future Jérusalem, il vit la Nouvelle
Jérusalem glorifiée, mais aussi sa relation avec les nations (Ap 21:24-25,
22:2) et la capitale terrestre d'Israél, que les prophetes de I'Ancien

18



Testament décrivaient comme une cité elevée, élevée sur une montagne
dominant une vaste plaine. Jean ne fait pas de distinction entre les deux
Jérusalem, il les considére comme une seule, mais la différence est
évidente. Le verset 24 dit que les rois de la terre y apporteront leur
splendeur, et le verset 25 que ses portes ne seront jamais fermées et que
la gloire et I'honneur des nations y seront introduits. Le verset 27 précise
ensuite que rien d'impur n'y entrera, ni personne qui se livre a l'infamie
ou a la tromperie, mais seulement ceux dont le nom est inscrit dans le
livre de vie de I'Agneau. Le verset 27 concerne la Nouvelle Jérusalem.
Les nations dont il est question sont des survivants non régénérés de la
grande tribulation qui seront guéris de leurs animosités par la parole de
Dieu qui sort de Sion.

Lorsgu'lsaie parlait des nouveaux cieux et de la nouvelle Terre, il parlait
de planter des vignes, de construire des maisons et d'avoir des enfants.
Filles et garcons jouaient dans les rues, et il y avait des vieillards armés
de cannes, ce qui est tres eloigné de la description de la Nouvelle
Jérusalem, la demeure des rachetés. Ils ne se marient pas et n'ont pas
d'enfants (Mt 22:30). La Jerusalem terrestre est habitée par le peuple élu
de Dieu, Israél, et le monde est caractérisé par la paix, la justice et la
connaissance du Seigneur tandis que le Messie régne. Les nations du
monde sont les incroyants qui ont survécu a la Grande Tribulation et
vivent désormais dans la soumission au Roi des rois. Ils apportent leurs
ressources matérielles a Jérusalem et honorent le roi. Presque tous ces
derniers prophetes parlent de cette Jérusalem glorifiée, avec Israél
victorieux, et leurs anciens ennemis vivant en paix mais soumis a eux.

Ces deux villes forment la seule Jérusalem, mais dans des dimensions
différentes. Galates 4:25-26 parle de la Jérusalem actuelle et de la
Jérusalem céleste, aussi appelée Jérusalem céleste (Hébreux 12:22). La
nouvelle Jérusalem descendra du ciel et chevauchera Jérusalem dans le
monde physique. Les saints partageront le trone davidique du Messie (Ap
3:21) dans le monde physique, et seront les sujets du trone de Dieu dans
le monde céleste (Ap 22:3).

Notre union avec le Christ donne naissance a une communauté céleste
rachetée appelée la Nouvelle Jérusalem, un état surnaturel ayant une
certaine continuité avec le jardin d'Eden. Jésus a annoncé au brigand qui
avait exprimé sa foi en lui sur la croix qu'il serait avec lui au paradis ce

19



jour-la. Il a également annoncé aux vainqueurs de I'Eglise d'Ephése qu'il
leur donnerait le droit de manger du fruit de l'arbre de vie qui se trouve
dans le paradis de Dieu. Les Juifs croyaient que le jardin d'Eden était le
paradis et qu'il était toujours présent quelque part. Le paradis de
I'Apocalypse est la Nouvelle Jérusalem. L'arbre de vie qui porte des fruits
chaque mois s'y trouve, et ses feuilles servent a la guérison des nations.
Le fleuve d'eau vive symbolise la vie éternelle et toutes ses bénédictions.
Ainsi, notre future demeure peut étre considérée comme une ville
glorieuse ou un parc paisible au bord d'une riviére (dans le royaume
celeste). Les deux sont des représentations symboliques de la vie
éternelle.

Les élus vivront en présence de Dieu et du Messie. Il n'y aura plus ni
mort, ni larmes, ni douleur, et ils seront pleinement satisfaits. lls seront
fils de Dieu, princes, et ils régneront avec Dieu et le Messie pour toujours.
Cette vie, décrite par Jean dans Ap 21:2 — 22:5, commence a la premiere
résurrection, au moment ou les élus deviennent des étres surnaturels. Le
régne sur la Terre se poursuivra pendant toute la durée du millénaire. A
la résurrection, les saints sont comme des anges : leur existence se situe
dans le royaume céleste, mais étant « en Christ », ils participent au
royaume millénaire sur Terre. lls héritent du royaume et, en tant que
monarchie, ils régnent sur la Terre (Ap 5:10). La Nouvelle Jérusalem
compte douze portes portant les noms des tribus d'lsraél et douze
fondations portant les noms des ap6tres. Tous les élus d'lsraél et de
I'Eglise sont inclus, tous dont les noms sont inscrits dans le Livre de Vie
de I'Agneau.

L'expérience de Jésus apres sa résurrection est peut-étre le meilleur guide
pour comprendre leur existence dans le monde a venir. Il est apparu a ses
disciples pendant 40 jours, mais a disparu & volonté dans une autre
dimension. Lorsqu'il était dans le monde avec ses disciples, il était
pleinement humain : il leur parlait, soufflait sur eux, mangeait avec eux.
Il leur montrait son corps et ils le touchaient. Il disait qu'il n'était pas un
fantdme, mais qu'il était de chair et d'os. A plusieurs reprises, il est apparu
a des personnes qui ne l'ont pas reconnu ou n'en étaient pas sdres. Par
exemple : Marie-Madeleine au tombeau, les disciples sur la route
d'Emmaldis, les disciples a la péche, et lorsque Jésus était avec les onze en
Galilée. Il avait des pouvoirs miraculeux ; il traversait les murs et

20



produisait un feu de braises ardentes, avec du poisson dessus et du pain.
Lorsqu'ils servaient le Messie en tant que royaume de prétres pendant le
Millénium, I'existence des saints pourrait étre semblable, apparaissant
aux gens comme des humains ordinaires, mais ne vivant pas parmi eux.
Le fait que nous rencontrerons le Seigneur dans les airs lors de la
résurrection montre que nous aurons la capacité de voyager dans 1’espace.

Zacharie 9:9 est messianique et décrit I'entrée triomphale de Jésus a
Jérusalem. Il leur annoncga que leur roi viendrait a eux, juste et sauvé,
doux et monté sur un anon, le petit d'une anesse. Puis, au verset 10, il
avance vers le regne millénaire, affirmant que le Messie proclamera la
paix aux nations, que son regne s'étendra d'un océan a l'autre et de
I'Euphrate jusqu'aux extrémités de la terre. La derniere phrase est tirée du
Psaume 72:8, qui anticipe le regne mondial du Messie. Ces textes ne
doivent pas étre spiritualisés, car une interprétation littérale est si bien
étayée par d'autres Ecritures.

21



